# 宗教儀式的文物詮釋與陳列規劃 - 以大甲鎮瀾宮文物陳列館為例

# 第一章 緒論

# 第一節 研究動機與目的

「三月瘋媽祖」每年農曆三月,全台都有媽祖信仰的慶典活動。其中最著名、最盛大的是大甲鎮瀾宮媽祖遶境進香活動。活動時間長達八天七夜,據鎮瀾宮統計,參加人數多達十萬人,是全台參加人數最多的宗教活動。大甲媽祖進香活動原是前往北港朝天宮「謁祖進香」,自民國七十七年改為新港奉天宮「遶境進香」。每年媽祖的入轎安座、起駕、回鑾、安座等儀式,皆有重量級的政治人物參與。多家有線、無線的電視媒體,全程報導進香儀式。鎮瀾宮已成為台灣中部媽祖信仰的重鎮。

在地方上,媽祖信仰、進香活動已是當地民眾重要的信仰活動,我們常聽到如下的說法:

「我媽媽每年都會跟大甲媽一起進香,我家的小吃店因此歇業。」

「我阿公是哨角隊的。他說,能為媽祖出巡時吹哨角,是我家族的光榮。」」 最讓人感動的是儀式隊伍中的香客、信徒,八天七夜以徒步的方式參與儀式。放棄家中舒適的生活,堅持完成生命中的承諾。當大甲媽祖遶境,沿途兩旁信徒跪地迎接媽祖到來。不論深夜或是日正當中,誠心迎接媽祖的鑾駕。進香儀式不只是宗教活動,媽祖遶境的過程是社群交流,與文化體現,反應深刻的地方文化知識。也是一場撼動人心,透過身體展演的藝術表現。

近年,媽祖進香活動在台中縣政府的規劃下,轉化為「觀光節」、「文化節」的活動。九十四年的文化節活動項目 - 「追神轎」,地方文化工作者提出質疑,錯解儀式意義、儀式的美感。「百場布袋戲大車拼」「追神轎」雖然帶來了人潮,

1

<sup>1</sup> 大甲鎮私立致用高中一年級美術課程、民俗美術學習單、綜合 110 班學生回饋內容。

但是卻被學者譏諷為大拜拜,無法再造地區的文化特色。<sup>2</sup>這些批評涉及「進香儀式的文化脈絡、儀式的美感究竟是什麼?」之議題的認定與討論。

一般大甲媽祖進香的相關報導,多把焦點放在進香活動的人潮、熱鬧的民俗陣頭,或是偶發的暴力事件。也有些人強調民俗的趣味性、或宗教的靈力與香火的傳衍。此外,學術文獻對於北港朝天宮與大甲鎮瀾宮的香火位階之爭,有較多的關注。而筆者所關心的是:大甲地區自漢人開始屯墾,兩百年來信仰與文化的發展,地方的信眾積極地投入進香儀式歷程,並塑造了獨特儀式的面貌:從進行儀式前的準備、遵守種種儀式的禁忌或戒規,到儀式的象徵物與身體力行,地區的信眾共同地創作了獨特的儀式面貌,呈現儀式精神與美感。

民國八十九年九月,正式對外開放的鎮瀾宮文化大樓。其中四、五、六樓,為鎮瀾宮文物、進香文物的陳列室。四樓「湄洲媽祖文物展」,五樓「天上聖母遶境進香文物展」,六樓「鎮瀾宮古文物展」。這是鎮瀾宮歷史文物、文化資產的「博物館化」。地方上的集體記憶,作為信仰中心的鎮瀾宮、大甲媽祖進香儀式等內涵,都進入了一個博物館脈絡(museum context),然而,有意義的身體行進、儀式符碼,離開特定的時間及空間,如何再現儀式的面貌?記錄與展示儀式?當儀式博物館化,又展現何種的意識型態與民間的美感經驗?

本論文藉著大甲鎮瀾宮的進香活動與文化大樓文物陳列館分析,探討儀式活動、歷史與展示(圖片、物件、展示規劃設計、詮釋意向)的關連性,嘗試了解隱涵的美感經驗。信徒的真摯宗教情感,身體的實踐參與行動,造就了儀式,而鎮瀾宮(與相關策展人)也以其特有的角度認知、分類與展示,本文也嚐試呈現二者的關係。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 自由時報九十三年五月十四日十三頁,「明年媽祖文化節現在開始規劃 學者批淪為大拜拜」根據筆者訪問大轎班-抬神轎工作的邵仁裕先生。神轎被搶時,才有「追神轎」的情況。信眾要求媽祖神轎停靠,以得到更多的福佑,應該以誠心祈求媽祖,絕非以「搶」的方式。近年,為防止搶神轎的情況,媽祖神轎還請地方員警護駕。地方文化工作者-張慶宗老師指出:「追神轎」是信徒及大轎班最不願發生的事,居然成為縣政府所倡導文化產業旅遊套裝行程。

<sup>「</sup>百場布袋戲大車拼」,一班班的布袋戲班併排演出,互相干擾、只有噪音,如何欣賞布袋戲?

# 第二節 研究範圍

## 本文研究的範圍有:

# 一、媽祖的信仰意義與大甲地區的信仰發展

自清代,大甲地區聚落形成。媽祖信仰隨移民渡海來台,大甲民眾為媽祖建廟奉祀。兩百年來,地方民眾遇上的戰亂或天災,都以信仰作為依靠。媽祖信仰意義重在道德教化,行善、積善,才能避災難、得福佑。成了信眾們的信仰理念與行為準則。鎮瀾宮是信仰中心與地方民眾產生密切的關係。鎮瀾宮的組織、發展,影響媽祖進香儀式的發展與變遷,也牽動著地方。

## 二、大甲媽祖進香儀式特質

探討大甲媽祖進香儀式的脈絡。理解儀式的面貌,進香儀式的意義。大甲媽祖進香儀式中「身體的行動」有重要的意涵。參與者持具有符號 象徵性的物件、衣著;特定的時間、步驟、具意義的行動,表現對生命的祈願。儀式參與者的心態,遵循儀式禁忌、規矩,在特定的時間,組織隊伍、物件、衣著。從廟宇空間,到了戶外場域,信眾加入儀式,藉著身體的行進、動作刻劃,展現人們的集體情感與信仰價值。

### 三、 儀式的美感經驗

分析儀式所呈現的美感經驗。藉儀式進行的幾項特質:人的行動、時間、空間、物件與圖案,討論其美感特質。

參與儀式的香客行為,對自我的要求,遵循儀式的禁忌,這其中蘊含的信仰 意義。儀式的進行空間:包括了鎮瀾宮廟宇、儀式隊伍行經的路境、媽祖駐駕廟 宇。廟宇的建築,具有儒家禮的精神-倫理、尊卑秩序;象徵吉祥的裝飾與美感 意義。儀式從廟宇到戶外場域,廟宇空間的美感是否反應在儀式的隊伍?

儀式物件具象徵性與特有的符號,是民間美感經驗所造就。裝飾繁複的媽祖神轎,從龍鳳、八仙、太極、八卦;進香香條上的時間書寫;色彩的應用,與天地、方位、時節、自然,是否有所關聯?

參與媽祖進香人員要有規矩,慎言、互助、行善等。信仰的信念反應在儀式的空間與進香儀式的隊伍行進。呼應媽祖信仰價值,是否對應著儒家美學思想:美與善兼備。「儀禮」在傳統儒家思想中,代表一種秩序與價值。媽祖進香儀式隊伍是否呼應儒家禮制,儀式形式是否具有精神性、倫理、秩序意義?近年來,媒體傳播儀式訊息與面貌,新興的儀式現象,與儀式參與者所刻劃的儀式精神,差異為何?

# 四、文化大樓的文物展示

鎮瀾宮文化大樓的興建,文物陳列規劃,以儀式為題的展示。湄洲媽祖文物陳列,或再現廟宇空間、遶境進香的隊伍、儀式物件的展示。湄洲進香文物與大甲媽祖進香的關聯?策展人所詮釋的意識為何?

將展示物件放到它的文化脈絡中加以解釋。文物館的陳列物內容與順序、 展示物件的空間規劃安排、照明。透過物件所詮釋的信仰、道德、美感,儀式的 展示,是否連貫地方群眾對儀式的美感經驗?文化大樓文物是否詮釋了儀式的美 感經驗?

### 五、 結論與建議

儀式的美感與鎮瀾宮所認知的儀式,有何差異?最後,對文化大樓展示提出建議。文物展示除了廟方的觀點,可以藉地方居民的力量,參與規劃,共同再現儀式的美感與感動。

# 第三節 研究方法

# 一、文獻回顧

本文的論述主要在進香儀式的脈絡,及文化大樓陳列文物的展示分析。應用 文獻回顧的方法,理解媽祖信仰的文化層面,及大甲鎮瀾宮的進香文化,進香儀 式的探討。本文以鎮瀾宮文化大樓陳列文物為展示分析的主軸,所以相關儀式、 博物館展示的文獻,為參考的重心。

## (一) 大甲媽祖進香儀式

關於媽祖進香的資料文獻,郭金潤所主編(1988)《大甲媽祖進香》。大甲媽祖進香的報導資料,以鎮瀾宮廟方的角度及觀點加以詮釋,對儀式的組織、隊伍、進香的特色加以介紹,鎮瀾宮改變進香地點原因,特別強調湄洲進香及取消北港進香,改至新港進香的經過,強調鎮瀾宮並非北港朝天宮的分靈。

董振雄(2003)《心靈原鄉-大甲媽祖進香行》。以圖片攝影作品,主要在記錄媽祖進香行程,包括 大甲媽進香行、大甲媽湄洲行、大甲媽新港行。作者參與媽祖進香儀式三十多年,歷任進香的頭家 鎮瀾宮的董監事、常務理事:參與鎮瀾宮祭典、進香總務、公關等事宜,熟悉鎮瀾宮事務。亦參加自七十六年湄洲謁祖進香至千禧年的湄洲進香規劃。書中對於媽祖進香儀式、祭典儀式,甚至當年終止北港進香的兩方公文文件,有第一手的攝影及文件資料,記錄非常詳實。但這方面文獻屬於基本資料,對於儀式參與經驗或文化脈絡、結構並沒有論述,同屬於是鎮瀾宮廟方的觀點。

# (二) 儀式的文化脈絡

筆者在本文的論述, 重在媽祖信仰及進香儀式的文化意義。從進香儀式的歷史、儀式的時間和空間, 進香團的演變及意義探討。以文化人類學的觀點, 探討儀式在文化脈絡裡的意義。從社會文化的脈絡來思考儀式的構成。

王嵩山(1999) 香火、廟宇與進香《集體知識、信仰與工藝》。介紹香火、進香的文化意義、大甲媽祖赴北港進香介紹,解釋進香者的修持與信仰價值的關係,將進香儀式詮釋為一種生命禮儀。本文參考其對於進香儀式意義的認知,媽祖信仰內涵的論述。潘英海(1994) 儀式:文化書寫與體現的過程。作者將儀式視為一齣戲劇,參與者對儀式的實踐,就是文化體現與書寫的過程。本文參考作者的立論架構,將儀式的構成分析為:象徵物/行動者、儀軌/演法、意理/情感,展現儀式意義的價值體系。但作者主要對儀式的論述提出結構性的論述,並未就儀式本身加以描述、詮釋。黃美英(1994)《臺灣媽祖的香火與儀式》。以鎮瀾宮的進香為例,探討媽祖信仰中香火位階與儀式的文化意涵,媽祖「香火儀式」的

意義與運作模式,進香儀式象徵和社群生活或個人經驗的關聯性。本文參考其中對於儀式行為,香客如何投入儀式過程的論述,儀式所激發信徒的感覺與情感狀態。此外,本書作者所拍攝進香過程的信徒照片,非常真實、感人,也成了筆者在訪談進香經驗之外,對於信徒對於儀式美感經驗的佐證。張珣(2003)《文化媽祖 台灣媽祖信仰研究論文集》。主要探討進香儀式,信徒在神聖與世俗脈絡的動態轉變;信眾在進香儀式中,時間觀的壓縮與轉換;進香儀式與大甲地方媽祖信仰造就的社群演變;媽祖信仰脈絡的演變探討。本論文引用作者對大甲媽祖進香儀式,群體在時間、空間與社會環境等特質的研究成果。

其他相關的碩士論文有黃敦厚(2004)《台灣媽祖文化語彙全紀錄》。作者 記載媽祖進香語彙的田野調查記錄,但主是語彙記載。缺乏地方文化意義的思 維。趙淑芬(2004)《大甲媽祖進香儀式中刺繡文物研究》。對媽祖進香的刺繡 文物的圖像符號,作分析及製作的研究。對於進香的刺繡文物禮儀、禁忌有所介 紹,但缺乏對進香物件禮儀與文化脈絡的探討。本文參考其對刺繡文物、象徵圖 案與符號的討論。

# (三) 博物館展示分析的相關文獻

廣義的博物館定義:通過人類的器物與各種自然的遺留,收藏、研究、展示、教育各種生命形態,與生活方式的場所。鎮瀾宮文化大樓的展示空間,是地方廟宇組織規劃的博物館。展示進香儀式文物、鎮瀾宮的古文物。探討以儀式、廟宇文物為主題的地方博物館,其展示的器物、物件應該用何種角度加以探討?物件所展現的美感?

王雅各譯 Carol Duncan (1998)《文明化的儀式:公共美術館之內》。以儀式的特質來看現代美術館(博物館)。遊客在博物館中表演儀式,充斥符號的美術館,本身就是儀式進行的場所。展示亦是建構一個儀式的情境,博物館是一個提供沉思與學習的地方。作者把博物館經驗比擬為儀式,主要是針對欣賞藝術品產生的效果與宗教儀式作比擬,得到如同中介性(liminiality)的沉思與轉換。博物館展示所蘊涵的意識形態,是文化的產物。使博物館作為文明化的儀式外,展

示意識也建構儀式的腳本。所以本文探討文物館展示,引用相關的觀點。儀式到博物館時,儀式還是儀式嗎?被展示的儀式,是反應政治、社會意識形態的工具嗎?廖紫均<社區博物館與地方寺廟>(2002)。社區博物館與廟宇,兩者同樣可作為地方知識教育功能。宗教儀式是社會力量並展現文化架構;而社區博物館架構可以承接地方廟宇,成為地方歷史知識的傳承教育。作者辨證兩者的關係。但是作者未就博物館學知識中,對於地方歷史或文化物件的詮釋與操縱作探討。本論文將論述的文化大樓展示,進香儀式與廟宇空間,是否可承接廟宇作為民俗之美的傳遞?

# (四) 展示物件的價值與美感分析

文化、大樓的展示物件是具有文化的脈絡與意義,所以展示分析須要以物質文化(material culture)的理解來操作。王嵩山(1990) 物質文化的展示 對於博物館物件詮釋,不只是器物、物件的描述,還要將物質放到文化脈絡來詮釋。藉著「物質文化展示七法」可以思考、闡釋物件關連的價值、道德、信仰、美感等經驗。但一般博物館學資料,對於展示物件的美感經驗探討極少。根據武珊珊、王慧姬等譯 Jacques Maquet(2003)《The Aesthetic Experience An Anthropologist Looks at the Visual Art 》。具有文化、象徵的美感物件,應該將物件放置其脈絡(context)中來思考,美感的偏好是透過社會集體價值、期望所建構。以此概念,可以去除主流知識對藝術美感思考,以地方知識來探討展示物件的美感意義。所以本文探討展示物件的美感經驗時,以物質文化的理解來操作,分析展示物件,闡述物件相關的道德、信仰等價值。

除了物質文化的概念外,展示的整體分析有那些分類、風格概念?張婉真 (2005) 博物館展示研究的方法與旨趣。作者分析展示研究的理論觀點,整理 展示分析不同的研究方法,對展示的手法、風格及展示的意識形態作概論的介 紹。可作展示分析的鑑別與分類。

# 二、 參與觀察法

僅以文獻探討,未能了解參與儀式的經驗。故以參與觀察法來補不足。參與觀察(Participant Observation)是通過與當地日常生活結合,一起體驗與學習。進入這個社群,融入並這個社群,體會及觀察其思維方式、社會體系及關係。但最後以觀察者的角度,跳脫出情境,作符合客觀的記錄描寫。<sup>3</sup>

# (一)參與觀察

- 1. 筆者自民國八十七年起,每年觀看媽祖進香起駕、回鑾時,鎮瀾宮前的陣頭表演、香客敬拜儀式。無特定焦點的直接觀察,透過當地民眾的解說,了解特色。參與媽祖回鑾時,在地大甲居民的宴請。認識進香儀式 陣頭形式與意義。
- 2. 民國九十、九十一、九十三年,筆者參與大甲媽祖進香花車競賽的評審工作。大甲媽祖進香的搶香團體(儀式的贊助者),一定參與花車競賽比賽。主辦單位對作品成績都有深刻的建議,身為評審,可以理解搶香團體與董事會,對整個進香的重要性。筆者對進香的主辦單位,進香參與人員有進一步的了解。
- 3. 為了更深入了解進香儀式,作焦點集中觀察。了解進香的香客、信眾的心態與進香目標,對進香者的行為有全面性的觀察。筆者參與民國九十四年(乙酉年),九十五年(丙戌年),大甲媽祖進香儀式的徒步進香。筆者接受儀禮的禁忌、規範,遵守進香的種種儀軌,並記錄其進香的經驗。以步行的方式,參加大甲媽祖遶境進香,作為儀式進行的掌握,及儀式禮俗的認識,參與儀式者其認知的了解。遵循老香客說明的儀式禁忌、特徵,記錄人神關係、儀式過程及參與經驗。深入了解進香香客的實際情況,香客所認知的進香儀式。作非正式的訪談。談話內容與論文有關的部分,在註解中說明。

### (二)正式的訪談

為了使觀點更多元、全面性。筆者訪談不同立場、不同角度的進香儀式參與者,作為訪談對象。

董振雄先生參與進香規劃三十年,也是鎮瀾宮文化大樓的展示規劃者,鎮瀾

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 王昭正、朱瑞淵譯,Danny L. Jorgensen,《參與觀察法》,台北:弘智文化,1999。

宮董事、董監事。張慶宗老師是地方文化工作者、德化國小教師。張老師對鎮瀾宮廟宇藝術有深刻研究。著有《戲看鎮瀾宮的建築裝飾藝術》,並參與「鎮瀾宮志」的撰寫。還有世居大甲,擔任媽祖進香「大轎班」的邵仁裕先生、邵俊富先生。參與媽祖進香三十年鄭玉圓女士(其中有十多年的時間,以步行的方式進香)。每年媽祖進香時,參與八家將陣頭表演的郭元勳先生。每年都提供住宿給大甲進香客住宿,新港的蔡阿媽等。

### 以下是訪談的方向:

大甲鎮瀾宮文化大樓展示陳列部分,首先對展示的圖像照片、物件作記錄及 分類,展示空間作繪製及記錄展示區塊。鎮瀾宮的文化大樓展示並沒有導覽手 冊,現場亦沒有展示說明板,所以策展人的訪談是分析展示的重點。

# 1、 訪談對象: 董振雄先生

訪談的內容:董先生的媽祖信仰歷程。媽祖進香儀式的規劃。廟宇重建與落成禮儀的規劃、鎮瀾宮與媒體、對儀式的期待、儀式的感受。當年湄洲進香與進香地點的改變原因。文化大樓的籌建、文物展示的規劃概念、施工情況、空間規劃概念、文物的蒐集過程。展示的物件的出處、時間、用途及意義,物件陳列的意涵。

### 2、 訪談對象:鄭玉園女士、邵仁裕先生

了解訪談對象的信仰歷程。鄭阿媽特別陪同筆者隨進香隊伍行進。說明儀式的禁忌、儀禮的規矩、意義、進香行進的作息。陳述三十多年的進香經驗、感受。特別是大甲媽祖進香地點的更改,其觀點異於一般學者的論述。邵先生說明參與大轎班的原因,行進步伐的特色、意義。抬神轎時,最愉快及最擔憂的事。

### 3、 訪談對象:張慶宗老師。

張老師對於進香儀式的觀點,特重在社群的交流,地方、家族、生命力的凝聚。筆者訪談的重點:文化大樓展示陳列的廟宇裝飾,其圖像與意義分析,進香儀式與象徵物件的關聯。

### 4、 訪談對象:郭元勳先生訪談。

郭先生為外埔人,在求學其間就加入八家將團。相關搶轎的起因,有深入的描述。認為進香儀式或陣頭的美感,在於瞬間的暴發力,具立即的感染力。

- (三) 深入描述文化大樓展示陳列方式、陳列內容、空間規劃。
- (四) 收集相關進香的報導資料,並整理,分析。

# 第四節 名詞解釋

一、 審美的、美學的、美的 ( Aesthetic )

在希臘文中 aisthesis, 意指感官的察覺。在十九世紀, aesthetic 作為「美」的定義, 通常與藝術有緊密的關聯, 被認知為「品味的科學、美術的理論、美的科學等等 & 4

審美,包含美感、審美感受、及相關的審美趣味、審美觀念、審美意識。審美意識是社會意識形態組成的一部分,表現在人對自然美、社會美和藝術美的感受,欣賞與評論。美學的研究對象,是客觀世界(自然與社會)的美的本質,人對客觀世界的美的掌握,就是審美意識。美學是指藝術或有感受知覺的理論。美學理論是社會審美意識的系統化。<sup>5</sup>

每個民族的審美意識並不相同。傳統中國的美學思想,強調美與善的統一,強調藝術的教化作用。例如孔子的美學思想是「仁與美」,「盡善盡美」,是倫理學的美學。老莊的美學思想是崇尚自然,強調不經人工雕琢的審美態度。中國的美學思想也發展出審美的人生態度,有獨特的審美觀賞。

傳統民間的生活物品,其形式或色彩,往往加入社會文化脈絡的審美意識,與社會性所建立的規範。例如,中國傳統社會將五行(金木水火土)、五色(青赤黃白黑),運用到服飾、地理、生死、建築裝飾等。從美學的觀點,種種自然界所接觸到、觀察,並擴充到社會生活,滿足生命的理想與現實,強調感官的愉快,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>劉建基譯 , Raymond Williams , 《關鍵詞 - 文化與社會的詞彙》, 頁 1-3 , 台北:巨流 2004。

<sup>5</sup>李澤厚、劉綱紀編,《中國美學史》,頁6-7,台北:谷風,1986。

與社會文化的功能結合,相互交融統一。6

今天,美涵蓋了藝術方面的哲學、心理學、社會學。美學、審美不再被局限於判定藝術中美醜的認定;而是企圖發掘各種藝術形式中,所表達感受的起源,並且找出藝術與其他文化層面的關連性(如工業、道德、哲學、宗教)、審美的、美感的經驗,存在於生活的步調中,美學是一門多學科與多文化的經驗主題。

# 二、 象徵符號 (Symbols)

符號是指一個代表另一個事物的事物,把我們導引至符號意指的領域。象徵符號定義是參與而代表意指之符號。參考物、指示物、形象、和象徵符號都在特定脈絡(context)中,代表它們意指的事物。例如:琴、棋、書、畫在台灣廟宇裝飾作為一種象徵符號,代表儒家寶物,文人雅好,是傳統社會對士族(讀書人)的嚮往。符號不應該與文化脈絡分開,符號的研究是注重符號在其歷史與文化環境的重要性。

### 三、 崇高 (Sublime)

康德對審美的判斷力的認知,認為趣味的判斷就是審美。審美的本質是感性 與理性相統一。美可以分為「純粹美」和「依存美」、「純粹美」是純粹的形式美, 「依存美」是有條件、概念的美。康德認為美的理想是有條件的,美是道德的象徵,美與善是統一的。

康德認為「崇高」是審美現象的一種。但崇高對象的特徵是「無形式」,對象是無規律、無限制。數量的崇高是體積上超過想像。力量上的崇高是力量有無比的威力。面對對象而感到恐懼,進而通過理性(人的倫理、道德力量)來戰勝對象,進而由恐懼的痛感(否定),轉化為人的尊嚴肯定的快感。崇高便是想像力與理性衝擊,產生強烈的審美感受。是人對自己的倫理道德力量勝利的快感。

<sup>6</sup>李澤厚, <第一章 禮儀傳統>,《華夏美學》, 台北:時報文化出版, 1989。

崇高比美更具主觀性,道德、理性的價值。7

# 四、 儀式 (Ritual)

「儀式」原義是指「手段與目的並非直接相關的一套標準化行為」。儀式中所表現的行為經常是另有更深遠的目的或企圖,表現其象徵性而非實用性的意義。儀式,作為宗教上的儀式,一種與神靈的溝通,與神聖力量的溝通,儀式可以增加集體情緒,藉著儀式也是一種文化的傳遞。儀式包括世俗的儀式、神聖儀式、中介性儀式。<sup>8</sup>

儒家思想中的「禮」,當作生活中的規範,包括祭祀之禮。在這個層面也可稱「禮儀」(Ritual)。禮儀包括祭天地、祖先、聖賢的祭禮,是倫理、道德、也有宗教的層面。而台灣民間的宗教祭祀上,「三獻禮」,採用傳統儒家禮儀的形式。

# 五、 中介性儀式 (liminoid ritual)

根據英國象徵派人類學家,維多、透納(Victor Turner)所謂的中介性儀式, 企圖把世俗的事務與神聖的境域分隔開來,是一種分隔兩個不同境界與領域的儀式。例如在祈求平安的建醮儀式,或參與進香儀式。為求神聖清淨,會有齋戒的時間與形式。<sup>9</sup>齋戒的形式,例如茹素數天,就是一種進入神聖儀式前的準備工作,分隔污濁的世俗生活。

# 六、 進香

進香一詞含有「詣廟祝壽,點香祈拜」之儀式意涵。

今日「進香」這件事在臺灣是非常普遍的現象;不論廟宇的大小,都會時常舉行定期和不定期的進香活動;各廟宇又以組團進香為無上的光榮。在李獻璋(1965)《安平縣雜記》的研究,媽祖祭典大致有進香、乞火和過火等類,進香

<sup>7</sup> 李澤厚,《批判哲學的批判-康德述評》,頁:421-427,台北:三民,1996。

<sup>8</sup> 參考:李亦園,《宗教與神話》,頁:55,台北:立緒,1998。

<sup>9</sup> 同註5,頁:56。

即刈香掬火(割火)。有關進香的過程與意義的探討中,李獻璋指出:「臺灣的詣廟、刈香掬火,是以乞求香火為真正的目的。根據儀禮的形式,個人的叫「刈香」,神與神間的就叫「掬火」(割火)或「掬大火」。後者亦叫「刈火」,形式雖有大小之分,儀禮的意義是一樣的。「刈香掬火」,可得分出該神的一部份靈力帶回去。而個人的刈香與掬火儀禮不同,刈香的信眾稱為「香燈腳」。過去,由於路程和治安的因素,很少有個人單獨去。這是因為鎮守地方的廟宇、神要去掬火時,整個村鎮的信眾全部跟著去,這些信眾是隨香而兼刈香的。

進香的目的在於「借佛遊春」、祈神相助或是指示一條明路;並在求神問卜的過程中,得到一種心安理得的鎮定作用;而整個進香的源流,實與古代的宗廟與社的祭祀有密切淵源。<sup>10</sup>

大甲鎮瀾宮的北港進香儀式,儀式中有「香擔」到北港朝天宮進行「割火」 儀式。取消北港進香改為新港遶境進香後,割火儀式改為祝壽大典。

媽祖「遶境進香」是神力與靈氣借著行進的媒介加以傳遞,沿途民眾迎接媽祖過境,並求靈符、爐丹。此外香客「倰²轎腳」(鑽轎下),香客在轎下伏蹲待轎行過,而分得媽祖的靈氣,以求健康、平安。

### 七、展示意識

博物館的本質在於倚靠物件以及可呈現象的獨特溝通媒介。藉由物件傳遞訊息,展示不只是呈現物件而已,是帶有教育觀眾意圖的觀念呈現,或是專人有計劃的將物件組成一個單元,加以呈現出來。展示是種詮釋語言,也帶有意識形態,是加上詮釋的陳列。展示是物件呈現與說明的結合,為了達到教育的目標,將意義附加在物件之上。好的展示,基本上包含良好的展示說明,物件與展示說明的和諧,與良好的展示設計。就展示的觀點,博物館的研究員,也在專業領域外,加上策展者的角色。策展者如同作者,甚至是創作者。展示有其觀念性與展覽意

<sup>10</sup>王嵩山,《香火、廟宇與進香》載於《集體知識、信仰與工藝》頁:93 - 97,台北:稻鄉,1999。亦參見黃美英,《台灣媽祖的香火與儀式》頁:52-53,台北:自立晚報,1994。

圖的突顯,策展人的展示中蘊含主觀的成分。策展的意圖是否得到理解,展覽是 觀眾與策展者的對話,展示是種有意識形態的詮釋語言,展示的手法與呈現風 格,都深刻影響社會認同,甚至塑造集體記憶。<sup>11</sup>

# 第五節 章節安排

本論文的章節安排,就進香儀式的宗教、道德,地方的信仰發展與進香意義作論述。

第二章描述媽祖信仰意義與大甲地區發展。以媽祖生平、九宵天上聖母真經的內容,分析媽祖信仰與道德教化的脈絡。以大甲地區的發展,鎮瀾宮的興建,鎮瀾宮組織的變遷與地方信仰關係。進香儀式的發展,儀式地點變更的意義。

第三章分析鎮瀾宮古文物展示。針對文化大樓的六樓展示空間,分析鎮瀾宮 的古廟宇建築裝飾物件的意義與美感。匾額、媽祖敕封牌等文字所建構的意義。 理解鎮瀾宮慶成祈安清醮物件的形式。展示空間、物件規劃所反應的展出意識。

第四章分析天上聖母遶境進香文物展示。在文化大樓的五樓展示空間,以媽祖進香的神轎、涼傘為展示的中心,四周展示櫃有進香物件、報導文字資料等。 展示應用大量照片說明湄洲、新港進香隊伍及進香過程、鎮瀾宮組織演變。進香 隊伍的組織與物件意義、美感經驗。展示規劃所詮釋的進香儀式脈絡。

第五章分析湄洲媽祖文物展示。文化大樓的四樓展示空間,以湄洲媽祖廟的進香物件、媽祖像為展示。承接五樓展示湄洲進香的照片與文物,湄洲進香與大甲媽祖遶境進香的關係及差異。

第六章是全文的結論與展示建議。博物館所詮釋的儀式,與進香過程進香客所體驗美感差異為何?最後對文化大樓文物館提出建議,再現儀式的美感與感動。

14

<sup>11</sup>張婉真,《論博物館學》,頁 73,台北:典藏,2005。 亦參考張譽騰等譯,G. Ellis Burcaw,《博物館這一行》,台北:五觀,2000。

# 第二章 媽祖信仰與大甲地區發展

三百多年前,先民渡海來台。媽祖信仰伴隨先民渡過驚濤駭浪、環境的困厄,信仰與地方的發展有著密切的關係。媽祖是大陸閩、粵地區的航海守護神。相傳媽祖助施琅攻克台灣,所以清康熙帝敕封媽祖為天后。日治時期,雖然日本政府對台灣宗教加以禁止,仍無法箝制媽祖信仰的發展。台灣幾個重要的政治、文教區或港口,往往都是信仰的重心。地方政經與宗教信仰,有著微妙的關係。本章節以大甲為例,說明地區發展與媽祖信仰的相互關係。

本章節探討媽祖信仰意義,與媽祖救災的思維,大甲地區與鎮瀾宮的發展。 鎮瀾宮有進香的傳統,是香火傳衍、靈力的傳遞、信仰與神靈的交感。就大甲地 區的信仰與常民文化加以認知,信仰與地方的關係。

# 第一節 媽祖的信仰

# 一、 媽祖生平

媽祖本名林默娘,福建興化府莆和縣湄洲嶼人,生於宋建隆元年(西元 960年),媽祖是林惟整的第六女,生後一個多月,不曾出聲哭過,所以叫「默娘」。 默娘四、五歲時,隨父乘船,到了浙江普陀山,看到觀音神像後,精神受到奇異的感召,有了預知的能力。八歲入塾啟蒙,過目成誦,且聞一知十,有如神童。十歲時,傾心於佛法,喜焚香誦經禮佛。一日,龍泉井中現出仙人,仙人贈銅符,默娘法力大增。默娘也常施法術使得風浪平靜,成為海上的守護神。傳說林默娘在廿八歲時,宋太宗雍熙四年(西元 987 年)的重陽節(農曆九月九日),在誦經後,攀登湄洲島峰,瞬間飄入雲端,隨著仙女昇天而去。另有一說法,默娘因海上救父,得道昇天成神。後來地方人士在湄洲嶼,默娘得道處,為她建立靈女廟,便是媽祖廟的起源。

媽祖最初是地方奉祀的神靈,媽祖時常顯靈,舟船遇海潮洶湧時,祈求默娘保佑,如在風浪中出現「媽祖火」的紅光,表示媽祖已暗中護佑他們,即可安然脫險。後人常見媽祖穿著朱衣,飛騰海上,所以此地名也稱「紅螺」。

### 二、媽祖信仰的發展

從文獻中陳述與民間傳說看媽祖信仰:媽祖原為莆田林氏女,生前是個能言禍福的神女,媽祖於人間是孝順父母,守倫常的賢德之人。死後被當地人所祭祀。南宋晚期,媽祖廟的分佈地域已非常廣大了,媽祖成為「海上女神」。媽祖的信仰從「通賢靈女」轉變成慈靄的母性長者,庇佑苦難的蒼生。我們從民間對媽祖的稱呼「婆」、「娘媽」、「媽祖婆」,反應信徒對母性長者的訴求。

宋徽宗宣和五年(西元 1123 年),路允迪率船隊出使高麗,船行至東海時風浪大作,路氏所乘的桅頂忽現紅光,風浪平息,轉危為安,路氏還朝復命時奏聞,徽宗下詔賜「順濟夫人」,這便是媽祖最初的敕封。媽祖自地方的靈女,至媽祖死後百年,媽祖的信仰得到官方的承認,開始快速的傳播。到南宋時期,媽祖的封號達到十四個,從「夫人」一路晉升到「妃」。<sup>12</sup>

明代後期,媽祖信仰隨著先民渡過黑水溝到台灣。先民為克服墾荒的問題, 常求助媽祖。根據文獻資料,台灣各地媽祖信仰分佈,和各地墾拓有密切的關係。 台灣幾個重要的政治、文教或港口,往往成為信仰的重心。以中部的媽祖信仰為 例:北港媽祖廟(康熙三十三年)創建在笨港聚落,嘉慶年間因為洪水犯濫,部 份聚落遷移,重建媽祖廟,就是今日的嘉義新港媽祖;彰化地區有清康熙二十六 年,興建的鹿港媽祖廟(天后宮,或稱舊祖宮)。地方的屯墾發展,透過宗教的 整合,媽祖成了社群融合、凝聚的重要力量。<sup>13</sup>

清康熙二十二年(1682),施琅從湄洲恭請媽祖神像來台護軍,施琅藉媽祖神跡之說,強化攻台的正統性。康熙二十三年,清帝敕封媽祖為「護國庇民妙靈昭應仁慈天后」,媽祖被封為「天后」,代表媽祖不只是海上的保護神,也是台灣民間信仰中重要的神明。至康熙五十九年,媽祖正式編入國家祀典。歷代帝王給予的封號,稱讚媽祖是忠孝、仁慈的女神。歷代帝王給予的封號,從天妃到天上聖母。從軍事到外交的功跡,媽祖的敕封,反應政治統治與信仰的微妙關係。

媽祖的信仰隨著沿海居民,由湄洲媽祖祖廟,奉請媽祖的神像或香火來台。稱為「分靈」或「分香」。媽祖的信仰向海外擴展,特別是清初征台,閩地移民渡海墾荒,媽祖信仰扮演重要的角色。

-

<sup>12</sup> 見附錄 1,媽祖敕封表。

<sup>13</sup> 黃美英,《千年媽祖》,頁:117-118,台北:人間出版,1988。

# 第二節 信仰哲學

媽祖信仰沒有大量的文字經典來建立一套信仰體系,然而儀式則是儲存了 各種集體的信仰記憶。媽祖信仰是承接民間的靈感思維系統,媽祖的神蹟感應, 凝聚了民眾集體的信仰情感。媽祖信仰也是一種生命態度的體現。

「媽祖傳說的本身就是一套形而上學,即是一套以靈感來解釋宇宙與人生的思想系統,是人們對其生存環境與生存方式的整體省思,意識到人與宇宙間的互動關係,以媽祖作為宇宙存有的象徵,以靈感與顯聖的各種神聖的信仰功能,協助人們追求超越世俗困境的終極目標,實現了人與宇宙一體化的信仰願望,在虔誠的敬仰神恩,達到安慰民眾世俗生活的靈感功能。」<sup>14</sup>

媽祖信仰反應文化體系中,對天理的認知與世間的感應。媽祖信仰以靈感來解釋宇宙與人生的思想系統,文化上對應宇宙秩序或象徵的符號:氣、陰陽、五行、八卦等,這些符號應用在廟宇建築與進香的物件上。信仰體系中,自然現象被廣泛使用,並可以推演出宇宙與人事的種種對應關係。信仰作為天與人的連接。

「天」指的是天地萬物的自然,又是超乎自然的形而上之道。傳統媽祖信仰體系下,人道應該以普遍的宇宙法則為本,「天」、「地」等同於信仰上崇高的道德境界。「天地感,而萬物化生。聖人感人心,而天下和平。」《易傳》天行健,大地之大德曰生,從天地感通表現的投射,天道轉化成社會秩序的根本。媽祖是「本在天,坐九宵,理天務」《九宵天上聖母真經》,對天地秩序、民間的慈悲「轉女身,下九遼,女聖人,身在世」《九宵天上聖母真經》,信仰與人間秩序相結合。

<sup>14</sup>鄭志明,《從靈感思維談臺灣媽祖的宗教祭典》載於《媽祖信仰國際學術研討會論文集》, 頁:311,雲林:北港朝天宮董事會,1997。

生活的吉凶與個人的道德、修養高低是一致的。

在媽祖信仰的體系中,並沒有重要的經典作為信仰的闡述。信徒藉著擲筶、 向媽祖求籤,在籤詩的字句中得到教化。早晚課中常頌讀的《九霄天上聖母真 經》。<sup>15</sup>根據經中的書寫:遇災難、解厄消災害,要恭念聖母經,可以保安、遠離 災難。詮釋信仰與避免災害的密切關連。

張珣學者的分析,媽祖信仰與救災的思維是:遇洪水氾濫、地震等天災,是因犯錯或作惡受罰,身體接受苦痛。再者,遇災害是行善不夠,所以更加行善,心靈更加淨化。也是媽祖考驗、試探信徒信仰是否堅定。災難降靈、表示人們積惡,導致災害降臨,災害降臨。神明應聲來救難,表示人該被救贖。若民眾有行善,只是警告一下。遲不拯救,就是人人應齋戒行善。如果風調雨順,國泰民安,就是人人行善,神明不懲罰世界。<sup>16</sup>

由此可知,請求媽祖幫忙,信徒自己要有道德、行善,確保自己是值得神明幫忙,或保佑的人。所以人的行為要合倫常、符合神明的教訓。每年大甲媽祖進香,吸引大量的民眾徒步隨香,參與者往往為了還願,或表達自己信仰的誠心。以跟隨媽祖進香作為自己「誠心」的表現,信眾認為誠心信仰媽祖,可以遠離災害,得吉祥、安樂。

除了信仰的力量之外,自身要行善、要有道德,才能得神助。「行百善,孝先為,速修善,改前非,福可得,禍可移,降禎祥,生好兒,家昌盛,神助爾。」以上根據《九霄天上聖母真經》,在媽祖信仰的架構下,降禎祥與避災難,是信仰者以至誠行善;結合道教的理論,呼應信仰與天地之間的架構體系。

之後章節,討論大甲媽祖的進香的禁忌或戒規,也是反應這個行善與救贖 的思維體系。例如鎮瀾宮顏清標董事長說:

-

<sup>15 《</sup>九霄天上聖母真經》, 台中:瑞成書局。結緣善書。見附錄2。

<sup>16</sup>張珣,<從媽祖的救難敘述看媽祖信仰的變遷-媽祖信仰的發展與變遷>載於《媽祖仰與現代社會國際研討會論文集》,雲林:北港朝天宮,2003。

「現今全球疫疾、災難、地震不斷,台灣也災禍頻傳。媽祖因不忍眾生受大苦難,特指示希望信眾,八天七夜進香期間,能慈心持齋、以此戒殺護生大功德,祝禱災厄消除,國泰民安,世界和平。」<sup>17</sup>

這是民國九十四年的進香儀式,鎮瀾宮顏清標董事長的「敬告大甲鎮瀾宮」 媽邊境駐駕各宮廟及信眾戒文」,傳達媽祖信仰中,「行善離災難」的觀念。

# 第三節 大甲的發展與媽祖信仰

### 一. 大甲地區的發展

大甲鎮在台中縣的西北角,即西部台中海岸平野之北端。北有大安溪,南有大甲溪。為寬幅有七、八公里,為在溪流出海口的沖積平原。平野東邊有礫層台地的鐵砧山。漢人未進入大台中平原前,整個地域全是平埔族的天下。大甲,原為平埔族中 TAOKAS 族所居住,所稱為 TAOKAS 社。大甲之地名,乃 TAOKAS 譯音而成。

自明末鄭成功在大甲鐵砧山屯兵數百人,到康熙二十三年施琅攻克台灣,鄭氏降清。康熙四十年前後(1700年),開始有漢民族移至大甲,從鹿港地方北進,也有從大甲西北五公里的大安港登陸。康熙四十五年,今日的大甲地區已有市街的建設。另有大甲西番社(社尾),還有舊庄(今頂店)的開發。閩人(林、張二姓),粵籍人士(邱姓)開始墾荒拓地,有大安庄、三十甲庄、日南庄、鐵砧山腳庄等。康熙四十五年,大甲街上則是閩、粵移民居住。自大甲溪出海口的兩岸,北至大安溪的廣大平野,以大甲街是整個重心,因漢民族的移入,人口增多<sup>18</sup>。到清雍正九年,大安港已經相當繁榮。

大甲聚落逐漸發展成為供應附近農村生活所需的商業街市。清嘉慶二十一年 (1816年), 鹿港巡檢屬移駐, 有大甲巡檢衙門的設立, 大甲開始被稱為「大甲

<sup>17 「</sup>敬告大甲鎮瀾宮媽遶境駐駕各宮廟及信眾戒文」, 全文見附錄 3。

<sup>18</sup> 賴志彰,《大甲溪流域-聚落與民居》,台中:台中縣立文中心,1998。

街」。大甲市街的發展,不再只是單純的鄉村,逐漸由商業機能,兼具行政機能的街市規模。大安港自雍正九年,關建為貿易港,也帶動大甲的繁榮。大甲街市為南北陸路交通要道。大甲軍事地位相當重要,是清廷海防、路防的防守要地。

19清乾隆五十一年林爽文叛亂時,大甲是剿平林爽文之亂的大本營。

# 二. 大甲媽祖廟的興建

相傳清雍正九年,湄洲嶼人士,林永興攜眷來台,並居大甲,將隨身攜帶湄洲祖廟分靈的天上聖母像一尊,安於自家廳堂朝拜。粵、閩籍移民皆篤信媽祖,紛紛前往朝拜。後來經地方士紳接洽後,徵求林氏同意,於雍正十年,興建廟宇小祠,供奉媽祖神像。而清乾隆五十一年的林爽文事件平定成功後,乾隆帝賜匾鎮瀾宮「佑濟昭靈」乾隆五十五年,天后宮重修並擴大規模。同治十一年(1872),天后宮的擴建完成,並進行壬申年建醮,同時命名為「鎮瀾宮」。後有光緒十八年的重修,與明治三十二年的增建(光緒二十五年,西元1899年,此時台灣已割讓給日本)。至大正四年到九年,(1920)三川殿的增建。昭和十年(1935),台灣中部發生大地震,大甲地區卻少有災情,為感念媽祖保佑,並慶祝重修落成,於昭和十一年(民國二十五年)舉行祈安清醮大典。

台灣光復後,於民國四十年鎮瀾宮增修屋頂,五十三年新建鐘鼓樓。民國六十九年有最大的改變,拆除舊廟結構,原址改建。民國七十七年十二月,鎮瀾宮舉辦「建成祈安清醮」。

自清雍正十年建廟以來,清乾隆三十五年創建天后宮,後改為鎮瀾宮。大 甲地區流傳著媽祖的靈驗事蹟。鎮瀾宮雖然位於大甲,也在大安、外埔的居民有 信仰深厚,媽祖亦成了地方守護神。

以下是大甲地方傳頌的媽祖靈驗事蹟:

1. 《鎮瀾宮志》(大甲鎮瀾宮管理委員會 1974):「乾降五十年孟秋,嘉慶

<sup>19</sup> 賴志彰,《台中縣街市發展-豐原、大甲、內埔、大里》,台中:台中縣立文中心,1997。

君仍為太子時,私遊台灣,乘船夜經大甲西方海上,突遭狂風大浪,伸手不見五指,船被迫停駛。危難中,嘉慶於船中祈禱上天保佑。忽見遠方出現燈光,船即循燈光航行,不久,風平浪靜,當船駛近港口,見燈籠書寫鎮瀾宮。船靠岸,遂賜地名為大安港(原名海乾厝)。經詢問居民,始知此地大甲媽祖,隨即前往參拜。」

- 2. 光緒三年光緒帝欽命楊本縣撫台,建造大甲溪堤。因為工程困難,無法如期完工,苦思無策,經地方人士指點,入廟焚香。夜夢聖母指示「甲子日,當助洪水,三日事成。」甲子日。果然洪水翻浪,三日後,洪水退去,河床沙石均被洪水沖刷不見。工程完工回朝,面奏皇帝賜匾。<sup>20</sup>
- 3. 同治三年(1864年), 戴潮春之亂, 大甲城被攻陷, 南門被毀, 巡檢署也被焚毀。傳媽祖曾降乩指示;「今夜大難,隨當空書符以厭之」。果然從天降下一場大雨,阻斷了叛軍的火藥攻勢。
  - 4. 太平洋戰爭後,大甲流傳媽祖婆顯靈,帶南洋兵返鄉的故事。
- 5. 西元 1935 年,農曆三月十九日清晨的中部大地震,清水、后里死傷慘重。整個大甲、大安、外埔,等大甲媽祖信仰區域的死傷不多。那一天,三月十九日正好是北港進香回來的日子,參與進香的家庭均倖存。大甲人都認為這是媽祖的保佑。第二年,四鄉鎮共同舉辦祈安清醮。
- 6. 大甲地區的祈雨,除了請出五穀爺、雷公電母、四海龍王外,一定有大甲鎮瀾宮的媽祖,還有地方貞節媽神像一起祈雨。<sup>21</sup>為了讓蒼天、媽祖婆了解老百姓乾旱苦不堪言,如喪考妣,祈雨的首長、士紳等祈雨民眾,甚至批麻戴孝。如民國四十年代,郭金焜鎮長任內,水尾溪的祈雨儀式。<sup>22</sup>
- 7. 大甲媽祖又被稱為「雨水媽」, 會為地方解決乾旱。特別是每年大甲媽祖進香必定帶來雨水。

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> 張珣, <儀式與敘述>載於《文化媽祖》, 頁:184, 台北:中央研究院, 2003。

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> 清代戴潮春之亂的祈雨,請大甲貞節婦人林春娘,並三次祈雨成功。以後的祈雨,會請出供奉於鎮瀾宮的「貞節媽」神像。

<sup>22</sup> 雷養德,<大甲祈雨故事>載於《馨世代季刊》, 台中: 裕珍馨文化基金會, 2005。

以現代科學觀點來看,這不過是信徒所謂的神跡,但也深刻在地方傳頌著。在大甲人心中,大甲媽祖是生活中的寄託,信眾認為:只要全家平安,就感謝媽祖的護佑。詢問媽祖生活中難解的問題,把困擾告訴媽祖,從家人生病、求問事業、遷居、學業、婚姻、甚至東西遺失,都請媽祖幫忙、庇佑。很多靈驗事蹟,也令人驚嘆其不可思議。<sup>23</sup>

民國七十七年,鎮瀾宮廟宇重修落成,由大甲鎮、大安鄉、外埔鄉三鄉鎮聯合舉辦「戊辰年慶成祈安清醮」,祈求合境平安。此次建醮儀式乃是屬於慶成祈安五朝清醮。<sup>24</sup>目的在上答天恩,下祈孤苦超升。當時參與建醮的三鄉鎮,在建醮的時間中,全面食素,包括地方駐軍、學校、所有店家都加以配合,以求清淨。民間的信仰力量,由此可見。<sup>25</sup>

### 三. 鎮瀾宮組織與發展

鎮瀾宮的創建從天后宮到鎮瀾宮。自清代到民國,組織從最早的禪師住持,至地區信眾推派管理人,共經過五個不同的組織階段。

- 1.佛教法師住廟管理。自清代乾隆年間,至民國十三年,鎮瀾宮住持禪師因故離去。共經過八代十九任住持。
- 2.街庄民有權制。自民國十三年,大甲街、大安庄、外埔庄、內埔庄的信徒 代表,以信徒推選管理人。
- 3.執行委員制。民國三十五年(西元一九四六年)光復後,鎮瀾宮成立管理委員會,由大甲、大安、外埔、后里,四鄉鎮村里長、鄉鎮民代表,選舉委員主持廟務。

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> 筆者訪問一位參與媽祖進香,步行八天隨香的刑警。他說,有一年,為了破案績效,求大甲媽祖幫忙。居然一週內破十件重大刑案,讓他覺得不可思議。為答謝媽祖而年年參與媽祖進香。
<sup>24</sup>參考:《鎮瀾宮:戊辰年慶成祈安清醮專輯》,台中:財團法人大甲鎮瀾宮,1989。

所謂五朝清醮是一般廟宇的建醮:分為祈安路醮 祈安火醮 祈安火醮 祈安水醮 祈安三獻醮。 <sup>25</sup> 根據筆者訪問當地居民 - 陳美姿老師。「鎮瀾宮建醮時,真的全鎮吃素?」

<sup>「</sup>以大甲媽祖的靈驗、感應,建醮的規矩大家都遵守。就算不相信神威,也躲不過地方大眾的輿論。想買碗「葷」泡麵,店家也不賣。包括地方駐軍,也遵行清規,沒有例外。」鎮瀾宮的建醮是地方大事。

4.管理委員會制。民國五十七年起,大甲、大安、外埔、后里,四鄉鎮村里 長、鄉鎮民代表,以信徒代表大會推舉管理委員會。同時,管理委員會也廢除傳 統「爐主頭家」進香制度,改以管理委員會管理進香事宜。

5.財團法人制。民國六十七年,訂定「財團法人台灣省台中縣大甲鎮瀾宮捐助章程」,成立財團法人組織董監事會。董事會設有董事十五人、監事五人。第三屆至第五屆(民國七十五至八十七年)董事長為王金爐先生。第六、七屆(民國八十八年至今)董事長為顏清標、副董事長鄭銘坤先生。<sup>26</sup>

從委員會到董事會,鎮瀾宮組織的組成有地方士紳或民意代表,與地方政治派別:黑派與紅派的角力之爭,有著微妙關係。<sup>27</sup>這正如地方民意代表選舉般,當上鎮瀾宮董事,也表示在地方上匯集人脈。財團法人制的鎮瀾宮,董事會的運作也影響了進香儀式。例如,民國七十七年鎮瀾宮董事會(王金爐任董事長)決意將進香地點,自北港改至新港;民國八十九年顏清標董事長倡導宗教直航,赴大陸湄洲進香。大甲媽祖進香儀式的規模龐大、人數近十萬人的宗教活動,沒有廣大的人脈、動員力的董事會,也很難成就如此完善的進香儀式。

# 第四節 鎮瀾宮的進香活動

### 一. 鎮瀾宮的進香的原因

大甲鎮瀾宮的開基媽祖是湄洲媽祖祖廟的分靈,自乾隆三十五年至日治時期,舉行回湄洲祖廟進行謁祖進香的儀式。清代,由大安港直駛至湄洲,約每二十年舉辦一次。但日治時期,日本嚴禁台海兩岸往來,日本政府壓制台灣本土宗教信仰,加上大安港廢港,湄洲進香因而停頓。<sup>28</sup>無法回湄洲祖廟謁靈,乃至笨港天后宮進香。清嘉慶四年,笨港天后宮遭洪水沖毀。大甲鎮瀾宮遂改至北港朝天宮進香。

<sup>26</sup>張慶宗等編,《大甲鎮瀾宮志 - 歷史風華》,台中:財團法人大甲鎮瀾宮董事會,2005。

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> 民國八十七年底,鎮瀾宮的董事會改選,紅、黑派實力相當,新任董事長的產生,即是鄭銘坤,力挺顏清標。資料來源民國九十四年六月十二日,自由時報 B1 版。

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>張慶宗等編,《大甲鎮瀾宮志 - 進香儀典》,台中:財團法人大甲鎮瀾宮董事會,2005。

大甲鎮瀾宮進香儀式是一宗教上「香火」傳衍的儀式。儀式進行中的行為經常是另有更深遠的目的或企圖,表現其象徵性而非實用性的意義。<sup>29</sup>宗教的儀式,是一種與神靈的溝通,是與神聖力量的溝通,儀式可以增加集體情緒,藉著儀式也是一種文化上的傳遞。媽祖遶境進香是神力與靈氣借著行進的透過媒介加以傳遞,沿途民眾迎接媽祖過境,並求靈符、爐丹。同時有「代天巡狩」的意義,祈求地方平安。

### 二. 北港進香

大甲媽祖北港進香原本是以「爐主制」。最初參與進香約只有數百人,進香香客有乘轎子、牛車、步行,到後來的三輪車、鐵牛車、機車、轎車。民國六零年代,因台灣經濟的起飛,資訊傳播快速,大甲媽祖進香的規模擴大,人數大量增加,約有兩三萬人參加,成台灣的重要的宗教盛事。

早期的北港進香儀式,與目前的新港進香路徑、組織,大致相當。不同是北港進香有「香擔」,有「割火」與「合火」的儀式。大甲到北港的香擔,外形是歇山頂小廟造形的木箱,前有兩扇小門。裡面放置小香爐,去時無火種、未載香火,夜晚住清淨民宅或旅社或廟宇。但需擲筶請示媽祖。

到了北港朝天宮進行「割火儀式」,朝天宮的住持將萬年香火爐的赤熱香灰放入大甲的香爐中,將香爐放入香擔,緊閉扇門,符紙封住,香擔人員快步離開。一路添加檀香,不得熄滅,回程不能進入其他的廟宇,以免香火與靈氣散在其他廟裡。回到鎮瀾宮,再擇日進行「添火儀式」。香擔帶回香火與靈力,是增添廟宇神明香火的靈力。<sup>30</sup>所以「割火儀式」、「添火儀式」是靈力的傳衍。

朝天宫中供奉媽祖的父母 - 積慶公與積慶夫人。所以大甲人習慣稱到北港進香,特別是第四天,大甲媽祖到朝天宮進行祭典儀式稱為「拜祖」,或許這正是被認為「分靈」的原因。今天雖然不到北港進香,大甲媽祖進香改到新港奉天宮,大甲人還是習慣第四天舉行的祝壽大典,稱為「拜祖」(台語)。

大甲媽祖進香因媒體報導,聞名全台。但鎮瀾宮也飽受媒體報導誤謬之苦,

<sup>29</sup>李亦園,《宗教與神話》,頁:55,台北:立緒,1998。

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>黃美英,<進香與割火儀式分析>載於《臺灣媽祖的香火與儀式》,台北:自立晚報,1994。

很多媒體報導進香為:「大甲媽祖回娘家。」-大甲媽祖成了北港媽祖的分靈。 這亦是日後鎮瀾宮進香地點的改變,香火位階之爭的原因。

### 三. 湄洲謁祖進香

鎮瀾宮為強化廟方的位階,並非是北港朝天宮的分靈。民國七十六年(西元一九八七年),在董事會向媽祖擲筶,得媽祖同意後,由「三媽」參與湄洲謁祖進香。董事會組隊先到日本大阪,再轉入大陸,再自泉州出發搭船前往湄洲媽祖祖廟,在媽祖祖廟進行謁祖儀式,並請三媽於祖廟過夜。前往媽祖出生地賢良港天后宮祖祠祭拜。請回湄洲媽祖祖廟媽祖神像(湄洲媽)、石印、香爐和神杯一付。湄洲媽到大甲鎮瀾宮奉祀,同時也澄清「大甲媽祖」不是由北港朝天宮分靈。此後,每年組團至湄洲謁祖進香,並為賢良港天后祖祠聖父母開光安座。鎮瀾宮將賢良港天后祠的聖父母積慶公、積慶夫人像,恭迎來台奉祀。鎮瀾宮在台灣媽祖信仰的系譜中有了新地位。

### 四. 地方性到國際性的鎮瀾宮

鎮瀾宮在爭取社會大眾對媽祖信仰的認同上,有很多新的作法。例如,舊廟原址重建,民國七十三年農曆十一月三日舉行慶成安座三獻禮大典。鎮瀾宮的董事特別請教專家學者,鎮瀾宮的安座三獻禮,是以古禮作考據,也爭取學者、知識份子的認同。根據學者張珣的評論:「將儀式提升到傳統古禮祭典,不自限於地方性粗陋祭拜,而能爭取社會其他階層人士之認同,帶動全台灣民眾之參」。31

早年,只有三台無線電視台,特別買下時段,播出媽祖起駕的實況。為鎮瀾宮帶來全國性的知名度。

民國八十六年,鎮瀾宮董事會改組,兩派人馬僵持不下,最後由非大甲居民的台中縣議長顏清標先生(沙鹿人,現任立法委員),當選董事長。顏董事長的政治人物身份,也成為新聞的焦點。兩千年的總統大選,顏清標董事長的支持動

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>張珣,<儀式與社會>載於《文化媽祖》,頁:124、125,台北:中央研究院,2003。

向是媒體關注的焦點。顏董事長總是說:「我回去問媽祖。」每到選舉,鎮瀾宮 的進香活動,已成政治人物不能缺席的舞台。鎮瀾宮的媒體曝光率,大概是全省 廟宇之冠。

在民國七十六年,鎮瀾宮董事會順利前往大陸湄洲進香後,每年鎮瀾宮都會搭機前往湄洲進香,西元兩千年董事長顏清標要求政府實踐宗教直航。當時陸委會與鎮瀾宮,似乎有著對立的關係,「媽祖大?還是陸委會主委大?」(新聞標題)。最後,鎮瀾宮完成「千禧祈福、世紀盛典」於湄洲祖廟的謁祖大典。除了海內外大甲鎮瀾宮的分支的天上聖母會、各地媽祖廟代表參與。大陸五十年來,首次現場直播祭典儀式。

民國九十年,鎮瀾宮與台灣地區的十七間媽祖廟宇,組成「台灣媽祖聯誼會」。由鎮瀾宮的副董事長鄭銘坤先生發起,主要目的是聯絡媽祖廟間的友誼,協助會員廟舉辦慶典活動。後來,澳洲天后宮也加入台灣媽祖聯誼會,反應鎮瀾宮在台灣媽祖廟宇的重要地位。鎮瀾宮已不再只是地方的廟宇,而轉為海內外媽祖信仰重鎮。

# 第三章 鎮瀾宮文化大樓古文物展

鎮瀾宮董事會為回饋地方、貢獻地方文化事業,而籌建文化大樓。文化大樓 位於大甲鎮和平路 223 號。文化大樓是擴大原鎮瀾圖書館的規模,包括有演藝 廳、文物陳列館、會議廳等。文化大樓興建於民國七十九年十二月,民國八十九 年九月六日正式對外展示。本章節針對文化大樓的文物展示部分加以討論。

廣義的博物館定義:為通過人類的器物與各種自然的遺留,收藏、研究、展示、教育各種生命形態與生活方式的場所。原有文化特質決定了博物館的發展,博物館與文化互動後所形成的特殊性格。博物館中常民文化的表現、協調參觀者,獲得過去、現在和未來。這樣的文化特質的博物館必須強調物件的關係,和過程的詮釋。而非只是將重點放在物件上。<sup>32</sup>博物館是「?思的殿堂」亦在文化的脈絡和文化生命的重現,文物的價值是由社會體系所賦予,展示的呈現便是文物與社會對話的媒介,文化生命與集體記憶的展示之呈現是凝聚又是延伸。

本文針對鎮瀾宮的文物館展示分析,關心的焦點是:「文化的展示是否掌握文化中的時間與空間的概念,透過展示參與者的互為主體的細膩互動,是否呈現過去與現在論述的場域?傳統儀式活動,與工藝的神聖性,具體描繪出該族群之思想形式、歷史觀點、日常生活中之結構與價值,道德知識、美感表現。」33

對於自身文化的熟悉,往往忽略了文化的內在特質。所以在討論展示物品時,注意力除了審美經驗的價值外,物件可以視為文化脈絡下,群體生活一種符碼的表現,透過生活的意識形態呈現。這種透過形式、符號所展演是文化內涵的一部分。所以分析研究上,置於整個社會文化脈絡中,加以討論。

我們藉文化的認知,建構一個文化的美感。社會對美感的認知,匯集到儀式、儀式的空間。一個文化物件的呈現,也呈現它的文化價值。

依 Duncan 的理論,博物館即是一個儀式的空間,抽離原有的生活,提供我

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>王嵩山,<文化傳譯:博物館與常民文化>載於《文化傳譯 博物館與人類學想像》,頁:21,台 北:稻鄉,1990。

<sup>33</sup>王嵩山,<城市的文化生命、集體記憶與博物館>載於《差異 多樣性與博物館》頁:126,台北:稻鄉,2003。

們參觀同時思考與學習。

「長久以來博物館借用歷史建築物特色的符碼遺跡,也帶給公眾儀式的空間,博物館不只在建築物類似古代儀式的場所,博物館的空間的設計與隔離,並且被保留到特殊事件使用場合性質。也就是說,為了沉思和學習,而它們也被期望依循一套特定的禮節。博物館是使我們從生活掙扎和我們自身的局限中解脫的場所。博物館是使我們各人可以獲得中介性(liminality)的場所,超越繁瑣存在的生理局限,跨出時間並獲得新的和更寬廣的場域。」34

而以儀式、儀式空間作為主題的博物館,如何再現儀式,展示儀式的面貌?

# 第一節 展示內容

筆者為了解文化大樓的展示策略及文物的意義,造訪文化大樓的辦公室, 詢問館方人員。但館方並沒有研究人員或策展人員,工作人員只負責清潔與行政 工作。館方建議筆者訪問鎮瀾宮前董監事 董振雄先生。

董振雄先生曾擔任鎮瀾宮常務董事、董監事等職務,參與鎮瀾宮的決策。 文化大樓的成立是他主導、策畫。董先生表示:「文化大樓的外觀是參考台北國 家戲劇院的造型,建材是親赴大陸選購。在鎮瀾宮古廟拆除時,深感保留鎮瀾宮 歷史文物的重要性。古文物的蒐集與收藏,都遇到很多阻礙,所幸文化大樓的成立,使文物有蒐藏與陳列的空間」。<sup>35</sup>

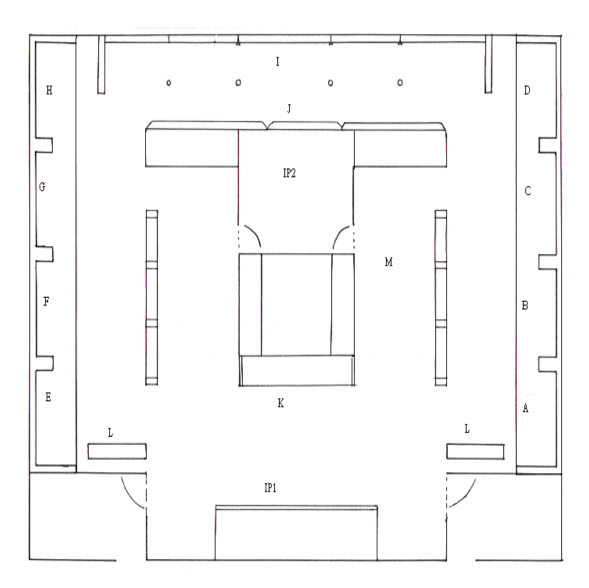
以下是鎮瀾宮文化大樓,六樓「鎮瀾宮古文物展」內容:

本章節以六樓鎮瀾宮古文物展示的平面圖呈現。就各區域的展示物件,說明 名稱、意義、或圖像意涵或方法。因鎮瀾宮文化大樓的展示缺乏說明牌、物件名

28

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>Carol Duncan, 王雅各譯, <作為儀式的美術館>載於《文明化的儀式: 公共美術館之內》頁:21-23, 台北:遠流, 1998。

<sup>35</sup> 筆者訪談董振雄先生。2005年6月4日。



(圖 6-0) 六樓鎮瀾宮古文物展示的平面圖(S = 1/100, 筆者繪製)

關於「古文物展示」的空間規劃理念,依據董先生說法:「想照「廟」的樣子,大家從廟門進入,看到古早的鎮瀾宮。只是舊廟門、石柱的搬運不易,故將廟門的陳列移到六樓展示空間的最後方。」這種想法呈現重現既有文化脈絡的觀念。

以下是以展示區塊、物件說明:

# 一、 A 區展示物件

(圖 6-A-0) 36A 區展示陳列方式

(圖 6-A-1) 東木, 卷草紋 (圖 6-A-2) 東木, 葫蘆

(圖 6-A-3) 東木, 劍、書 (圖 6-A-4) 東木, 犀牛角

(圖 6-A-5) 東木,畫、荷、翎毛(圖 6-A-6) 東木,芭蕉扇

(圖 6-A-7) 束尾, 卷草紋 (圖 6-A-8) 束尾, 菊花

鎮瀾宮古文物展示收藏鎮瀾宮建築的「束木」。 傳統建築的構造中,作為約

<sup>36</sup> 本論文的圖片編號方式為:樓層展示-展示區-序號。如(圖 6-A-1)代表此圖像為六樓古文物展、展示 A 區之一物件。展示空間區域以英文字母為區分, IP 為 Image Print 圖片展示區之意。

束作用,連接柱與柱之間的橫向構材,稱為束木。束木又稱月樑、虹樑、水束,頭大尾小,其斷面上凸下凹,功能在牽制左右柱子,不是承載屋頂重量。展示的束木雕刻精美,上凸作其圖案,下凹常作雲紋,彎曲如月,所以也稱月樑,可知為橫向,弧形向上的形式。另外有「束隨」則是束木下的雕花構材,是束木較低的一端,架在瓜柱之上的卯口,並作凹槽,與束木功能相同,在建築中位置不同罷了。

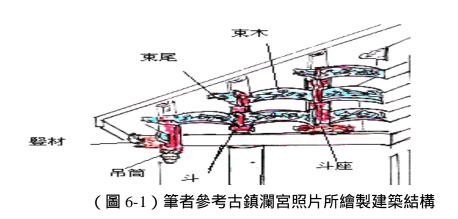
東木的圖像有下列幾種吉祥圖案:(圖 6-A-1)一、卷草紋。靈芝是長壽之意,為仙界之物,卷草紋搭配靈芝,有吉祥如意之意。此物件共有二件,直立擺放於兩旁。(圖 6-A-2)二、葫蘆。八仙中的李鐵拐手拿葫蘆,葫蘆中裝的是仙藥,所以也是道家寶物,常見於廟宇裝飾。葫蘆是植物果實,含有子,亦有多子多孫之意。(圖 6-A-3)三、劍、書冊。八仙之呂洞賓手持寶劍,書冊為文人雅好。可能代表呂洞賓文武合一之意。寶劍是道家八寶之一。(圖 6-A-4)四、犀牛角、或說牛角骨、牛角。犀牛角為珍貴的藥材,犀牛角意稀有貴重、吉祥如意,是廟宇裝飾常應用八吉祥圖案之一。(圖 6-A-5)五、畫、荷、翎毛。花翎,是清代官位的象徵,代表祿位。畫,是文人所好。荷花,性高潔。所以代表文人官祿且具有風骨。(圖 6-A-6)六、芭蕉扇。芭蕉扇為道家八仙之漢鐘離的持物,亦為道家八寶之一,有祥瑞之意。

傳統建築的構造中,東木結構之下為東尾,也稱雲頭、或水尾或爵頭。並應用傳統的圖像符號,表現吉祥之意。(圖 6-A-7)卷草紋。(圖 6-A-8)菊花。兩物件皆是東尾。但館方將「東尾」立於各展示區的四角,呈現背光。所以參觀者很難觀察出圖案內容。根據筆者歸納統計,東隨圖案有靈芝與卷草紋,葫蘆、卷草、花卉等造型。

東木於建築中與柱相接,所以東木應該橫放。但館方卻誤將東木以「直豎」 方式擺放。

古鎮瀾宮文物有多對獅座。(圖 6-A-7)(圖 6-A-8)獅座一左一右分置。獅

座也稱斗座、斗抱。斗座是樑枋上穩定「斗」的物件,用來承接樑的橫向力。因為斗與樑的接觸面較小,橫向力不夠,所以斗座是承受上方的重量。斗座,常用獅子、大象造型,所以也稱獅座、象座。在裝飾圖像的意義,獅子代表為避邪之獸,是吉祥靈獸。原是天祿辟邪,帶有翅膀。台灣建築裝飾的獅子,獅頭造型大,獅子造型有鬃毛,是判定的重點。



(圖 6-A-7)獅座

(圖 6-A-8)獅座

# 二、 B 區的展示物件

本展區「東木」圖案更為多樣。傳統廟宇的花卉裝飾,都有其特定的涵義, 有的取其諧音,作為祝福之意。有的引用傳統文化的認知意義。(圖 6-B-1)佛手瓜(柑),取其台語諧音「福」,福氣之意,又有學佛之意。可引申為祈求多福之意。(圖 6-B-2)石榴花。石榴果實多子,石榴代表多子多孫,「榴開多子」之意。石榴與佛手柑為「多子多孫多福氣」之意。(圖 6-B-3)牡丹。依葉子的形狀可知是牡丹,牡丹象徵富貴之意。牡丹花的裝飾,?帶鳥有長尾,?帶鳥取諧音為「壽」,引申為「富貴長壽」。(圖 6-B-4)山茶花。山茶花在春天盛開,代表「春」 之意,一切美好幸福的開端。這些花鳥雕刻建材,以內枝外葉的方式雕刻,作工精美,色彩細膩,是難得佳作。

(圖 6-B-0) B 區展示陳列方式

(圖 6-B-1) 東木, 佛手瓜 (圖 6-B-2) 東木, 石榴花

(圖 6-B-3) 東木,牡丹 (圖 6-B-4) 東木,山茶花

(圖 6-B-5)裝飾題材,人生四暢(圖 6-B-6)裝飾題材,龍蝦

民間的美感,常源自日常生活的題材。例如「人生四暢」的裝飾題材,既有趣味又富哲理。(圖 6-B-5)人生四暢:伸懶腰、挖鼻孔、搔背、掏耳。四種日常生活動作,表達人生四種舒暢,平凡就是愉快。本物件為搔背、掏耳,可惜另一組伸懶腰、挖鼻孔得圖像作品,館方未收藏。(圖 6-B-6)龍蝦,鎮瀾宮舊廟裝飾。龍蝦其形狀,可自由彎曲,彎彎順順,代表順順如意,時來運轉。館中龍蝦物件共展出二件。

(圖 6-B-7) 斗抱 - 龍

建築中承接斗座,支撐垂直力量。(圖 6-B-7)龍。兩龍頭中間有「斗」,斗 卡接著「斗抱」,以支撐重量。龍是靈獸,傳統文化中的「龍」是好吞火的瑞獸, 所以龍代表防火災,所以廟宇多見龍的造形。

(圖 6-B-8) 東木, 西廂記 (圖 6-B-9) 東木, 東海龍王來朝

(圖 6-B-10)東木,戲花鼓 (圖 6-B-11)東木,三國演義「三顧草廬」

古鎮瀾宮有一系列的東木,雕有人物圖像,這是廟宇建築以忠孝節義故事作為裝飾題材,達到教化大眾的功能。(圖 6-B-8)一、西廂記。唐貞元年間,書生張珙,在普救寺邂逅崔相國之女鶯鶯,發生愛情。孫飛虎兵將圍攻普救寺,強索鶯鶯為妻。張珙巧計退兵,崔夫人原許張生與鶯鶯婚配。不料,事後崔夫人賴婚,張珙相思成疾。遂紅娘引鶯鶯探望,夜奔西廂探慰張珙。後來,夫人允張珙中試後成婚。張生終於中狀元,和崔鶯鶯團圓。(圖 6-B-9)二、東海龍王來朝。林默娘十九歲時,一日得神駒鐵馬,能馳騁千里海面,成了媽祖解救遇難船隻的座騎。一年,東海海域海難頻傳,默娘遂行至東海,海濤中浮出東海龍王,率海族部將來朝,並允不再興風作浪。往後每逢媽祖誕辰,湄洲島海域必海潮澎湃,即東海

龍王前來朝賀。(圖 6-B-10)三、戲花鼓。明末名將戚繼光擊退倭寇,百姓們感謝軍隊,為民除害,敲著大鼓、隨著節拍舞動,即是花鼓陣的源由。圖中人物執銅鑼、背鼓、涼傘。大鼓與銅鑼主導表演舞步,表現歡樂氣氛,是民間廟會常見的表演。(圖 6-B-11)四、三顧草廬。三國演義第三十七回「劉玄德三顧草廬」,諸葛亮隱居於隆中,徐庶向劉備推薦諸葛亮。劉備、張飛、關羽三次拜訪敦聘,諸葛亮才答應協助劉備復興漢朝。此物件的雕刻層次明朗,可惜左人物已毀損。

### 

此展區亦有雕刻精彩的民間故事。(圖 6-C-1)一、「甘露寺」。三國演義第五 十四回「吳國太佛寺看新郎」, 周瑜孫權定計, 以招劉備為妹婿為餌, 招劉備至 東吳。吳國太不知此計,甘露寺親自相親。國太見劉備,大喜。但劉備跪於國太 前泣說:「廊下暗伏刀斧手,非殺備而來?」國太大怒,斥孫權。劉備以智慧化 解危機。(圖 6-C-2)二、絲線把脈。明成祖時,孝慈皇后患有乳疾,名醫都沒法 治好。一道士自稱能治癒其病,為避男女之嫌,道士以皇后手腕上絲線把脈。明 成祖想試驗道士的功力,將絲線綁在玉環及貓腳上,都被道士識破,並醫好皇后 病。道士表明是吳真人,即駕鶴而去。圖中把脈之人作道士裝扮,右童子煎藥, 是本圖判定的重點。(圖 6-C-3)三、山居樂。職業有士、農、工、商,古代帝王 多重農抑商, 士人地位最高。農民耕作是歌頌生活無虞, 人人自足的太平景象。 耕讀是鼓勵有志文人品性高潔,隱士之喻。此作品融合春耕、伐木、捕溪魚,田 園生活集合為「山居樂」(圖 6-C-4)四、關雲長單刀赴會。三國演義第六十六 回,孫權認為關雲長不肯還三郡,令魯肅屯兵陸口,邀關雲長赴會,以索荊州。 關雲長獨駕小舟,單刀赴會,威震群雄。此圖關雲長一手提刀,一手親握魯肅。 魯肅受威震,嚇得魂不附體。到了船邊,才放手並揮手道別。此作代表「信」(圖 6-C-5) 五、趙子龍單騎救主,三國演義四十一回「趙子龍單騎救主」。趙雲自糜 夫人接下劉嗣阿斗,抱護阿斗於懷中,持鎗上馬。直透重圍,血滿征袍。正行間, 山坡衝出兩軍隊。鍾縉、鍾紳二人攔住趙雲廝殺,鍾縉被趙雲一鎗刺落馬下,趙

紳追上,趙雲青龍寶劍砍去,鍾紳落馬而死。此作代表趙子龍的「忠」。

(圖 6-C-0) C 區展示陳列方式

(圖 6-C-1) 東木,「甘露寺」 (圖 6-C-2) 東木,絲線把脈

(圖 6-C-3) 束木, 山居樂 (圖 6-C-4) 束木, 關雲長單刀赴會

(圖 6-C-5) 東木,趙子龍單騎救主

傳統建築裝飾在牆面、窗櫺、門扇,喜用花卉作為裝飾。一般四季花:春為茶花,或牡丹,夏為荷花,秋是菊花,冬為梅花。另外有「四逸花」為荷花、葵花、茶花、

蘭花。G區的展示陳列也有兩同類物件,所以在此章節作比對。文物(圖 6-C-7)荷,(圖 6-G-2)梅,較易判定。(圖 6-C-6)(圖 6-G-1),兩作品的花朵,相當類似。再以葉子的造型作比對,(圖 6-G-1)為菊。(圖 6-C-6)根據果實推斷為桃子。所以,(圖 6-C-6)桃花與長尾的綬帶鳥,象徵「代代壽仙」(圖 6-C-7)荷,荷花下方有鷺鷥,象徵「路路連科」。(圖 6-G-1)菊,秋菊與黃雀,象徵「舉家歡樂」。(圖 6-G-2)梅,梅花加上梅枝的喜鵲,象徵「喜上眉稍」。春桃、夏荷、秋菊、冬梅,是否可以引為「四季花」呢?這四種花卉與傳統裝飾常用的「四季花」「四逸花」、甚至「四君子」都有所不同。因為無法得知,是否有其他類似物件,筆者暫以春桃、夏荷、秋菊、冬梅定名。

(圖 6-C-6) 桃 (圖 6-C-7) 荷 (圖 6-G-1) 菊(圖 6-G-2) 梅

(圖 6-C-8) 插角,牡丹 (圖 6-C-9) 插角,牡丹

傳統建築中的「插角」,放置在柱與樑交角處,用來強化節點,使柱樑不變形。又稱托木、雀替。(圖 6-C-8)(圖 6-C-9)牡丹,牡丹為富貴之意,此作為卷草紋與牡丹。展示上插角置於展示框的兩旁,但館方卻誤將「插角」直立擺放,應該橫放。

## 四、 D、H 區展示物件

(圖 6-D-0) D 區展示陳列方式 (圖 6-H-0) H 區展示陳列方式

D、H 區展示區相對,物件相似性高,故一起說明。(圖 6-D-1)牡丹鳳。鳳凰為題,中為牡丹,民間習稱為「牡丹鳳」。有鳳來儀是太平盛世景象,代表文明太平、鳳貴吉祥。各地媽祖廟常以鳳凰為裝飾。D、H 區皆有此作品。

(圖 6-D-1) 牡丹鳳

(圖 6-D-2) 斗抱

(圖 6-2) 斗抱結構圖

(圖 6-D-2) 斗抱。物件以如意、牡丹及花草紋為裝飾。就功能而言,是建築中的斗抱,樑枋上穩定斗的構件,因為「斗」與樑的接觸面小,橫向力不夠, 斗抱來傳達上部的重量。D、H區皆有此作品。 D、H區展示都有古鎮瀾宮神龕兩側聯文,分別是:D區聯文:「德建乎鄉春 秋承祀」「名尊於世天地同存」辛亥年秋、周定書。H區聯文:「循善道於海上」 「則仁常於人間」。

#### 五、 E 區展示物件

E 區展示與 A 區展示空間上相對,物件亦有關聯性。東木部分:(圖 6-E-1)一、書,書冊是文人雅好,建築裝飾常見,琴、棋、書、畫,即代表儒家四寶。(圖 6-E-2)二、棋盤、如意,文人雅好,琴、棋、書、畫。所以又稱四藝。棋盤之下為如意造型,取法寶、避邪吉祥之意。館方以直式擺放。(圖 6-E-3)三、劍,寶劍是道家八仙,呂洞賓所持寶物。有降妖除魔,吉祥之意。四藝加上八寶福氣,天賜吉祥百福是人生大喜。館方以直式擺放。(圖 6-E-4)四、畫。是畫卷、或說是字畫。右下角是花翎,清代具官位者吏帽上加花翎,故有功名之意。文人修身養性之意。(圖 6-E-5)五、琴是文人雅好,琴、棋、書、畫,四藝之一。

傳統圖案常見「道家八寶」,或是稱暗八仙,是指八仙手中的持物:葫蘆、芭蕉扇、陰陽板、荷花、寶劍、蕭、花籃、魚鼓。儒家四寶:琴、棋、書、畫,亦代表文人雅好。民宅裝飾的八寶則是:琴、棋、書、畫、葫蘆、犀牛角、蒲扇、芭蕉葉。也有說法是眾多吉祥圖案:靈芝、珠、罄、錢、祥雲、方勝、犀角杯、書、畫、紅葉、艾葉、鼎、元寶、銀錠、擇八種為八寶。所以根據 A、E區的展示是以「八寶」為「東木」的裝飾圖案。古鎮瀾宮文物有多對獅座,(圖6-E-6)(圖6-E-7)獅座可與(圖6-A-7)(圖6-A-8)作比較,造形即為相似。(圖6-E-8)芍藥。以功用而言,是「東木」,此作品的葉片的齒狀,盛開的花瓣,筆者認為類似牡丹。但牡丹的花形少見以長形表現,是否為匠師的創新之作?或許是芍藥。(圖6-E-5)山茶花(圖6-E-6)。山茶花為「春」之意,這些花鳥的雕刻作品,以內枝外葉的方式雕刻,花朵含苞,圓形葉片是茶花的特色。(圖6-E-7)麒麟。麒麟是神獸,背上有鱗,與另一組龍馬不同。麒麟是仁獸,有迎賓送子的意義。麒為雄、麟為雌。展示中有一對,一左一右,兩兩相對,

姿勢巧妙。(圖 6-E-8) (圖 6-E-9) 龍馬。龍馬,龍首馬身。龍馬背上無鱗,龍 馬赤文綠色。相傳當王者行仁政時,龍馬自河而出,背負河圖(右圖所背八卦) 則太平盛世降臨。

(圖 6-E-0) E 區展示陳列方式 (圖 6-E-1) 東木,書

(圖 6-E-2) 束木,棋 (圖 6-E-3) 束木,劍

(圖 6-E-4) 東木,畫

(圖 6-E-5)東木,琴

(圖6-E-6)獅座

(圖 6-E-7)獅座

(圖 6-E-8) 東木, 芍藥 (圖 6-E-5) 東木, 山茶花

(圖 6-E-6) 東木,麒麟

(圖 6-E-7)東木,麒麟

(圖 6-E-8) 東木, 龍馬

(圖 6-E-9)東木,龍馬

六、 F 區展示物件

(圖 6-F-0) F 區展示陳列方式 (圖 6-F-5) 多子多孫

(圖 6-F-1) 東木,諸葛亮智辭魯肅 (圖 6-F-2) 東木,包公審駙馬

(圖 6-F-3) 東木,關公義釋曹操(圖 6-F-4) 東木,誌公和尚點化梁武帝

F 區陳列物件有(圖 6-F-1)一、諸葛亮智辭魯肅。三國演義第五十二回, 魯肅至荊州見孔明,欲劉備將荊州九郡歸還東吳。孔明以荊州原為劉景升之基 業,請出其子劉琦。孔明允諾魯肅:公子在守一日,若公子不在,城池還東吳。 魯肅規寨,具言前事,周瑜只得班師回柴桑。此作代表「智」。(圖 6-F-2)二、 包公審駙馬。秦香蓮告陳世美:欺騙皇帝,餓死父母,殺妻滅子,逼死韓琪。陳 世美反賴秦香蓮冒認官親,以下犯上。國太到開封府,質問包公。國太說:「你 不放駙馬,我就不回宮!」一旁的王相爺力勸國太,秦香蓮攜子立於一旁。包公 不畏強權,斬駙馬。(圖 6-F-3)三、關公義釋曹操。三國演義第五十回,三江水 戰,曹操命軍隊走華容道小路,但孔明早以料算,關羽遂截住曹操去路。曹操以 昔日之情相求,見眾將下馬,哭跪在地。關羽重義,不忍,皆放去。卻說關羽放 曹操,孔明欲斬雲長,劉備力保雲長。此作代表「義」。(圖 6-F-4)四、誌公和 尚點化梁武帝。梁武帝夫人郗氏生前善妒(圖右之婦人),死後化為巨蟒入後宮, 托夢以求梁武帝救度苦厄。誌公和尚點化梁武帝,並製成「慈悲道場懺法」,即 「梁皇寶懺」。請僧人拜誦懺法,為亡者祈福超生。(圖 6-F-5)此物件是神龕兩 旁木雕柱子,圖是老鼠與葡萄,廟宇裝飾中常見老鼠與金瓜(南瓜)或老鼠、 葡萄等來代表多子多孫之意。因為老鼠一胎多子,與金瓜、葡萄等瓜果,都是多 「子」, 有瓜瓞綿綿、多子多孫、子孫滿堂之意。

## 七、 G 區展示物件

G 區展示的(圖 6-G-1)(圖 6-G-2)二甲傳臚。此物件是支撐樑重量的「斗座」。螃蟹因有甲殼,音近「甲科」,兩隻螃蟹比喻為二甲。古代科舉名次為:狀元、榜眼、探花、二甲。金鑾殿唱名稱為「傳臚。」螃蟹圖像代表中科舉 得功名之意。兩物件表現了螃蟹雄與雌的差異(圖 6-G-3 € 圖 6-G-4)牡丹。功能上是「東木」,依葉子的形狀可知是牡丹,牡丹象徵富貴之意。牡丹花的裝飾,常搭配白頭翁,白頭翁取音「白頭」,引申為「富貴白頭」。

道教故事「八仙過海」, 八仙為西王母慶壽, 八仙有「慶壽」之意, 其 圖樣多用於喜慶。(圖 6-G-5)八仙慶壽。「八仙」也是台灣建築常用的裝飾。 八仙搭配上祥雲,象徵吉祥、祥瑞。八仙有:李鐵拐,持葫蘆、騎虎。藍采 和,持笛、騎象(常見騎馬)。曹國舅,持陰陽板、騎獅(常見騎象)。韓湘 子,持花籃、騎牛。館方只收藏八仙之四,可以推斷,另外四仙的作品。張 果老,持魚鼓、騎驢。何仙姑,持荷花、騎鹿。漢鍾離,持芭蕉扇、騎獅。 呂洞賓,持寶劍、騎麒麟。八仙是廟宇中常見的裝飾圖樣,但其坐騎略有不 同。

文物展示中有數件「插角」作品,在此加以整理、分析。(圖 6-D-1) 龍形插角。「插角」的功能在穩固縱與橫向架構,防止產生位移,又稱雀替、 托木。相傳龍好吞火,龍造型意義為防火災。此作品龍爪隱藏於右後方,與 (圖 6-H-2) 為同一系列作品,可能是分置一左一右。此龍口含珠,又可稱 「龍戲珠」。( 圖 6-I-0 ) 此作品顏色依舊斑斕鮮艷,雕功細膩,是台灣廟宇 雕刻的佳作。館方將此物件放於廟門旁,但誤以「直立」的方式展出。建築 中此物件應為橫式。

(圖 6-G-0) G 區展示陳列方式

(圖 6-G-1) 螃蟹斗座 (圖 6-G-2) 螃蟹斗座

(圖 6-G-3)牡丹

(圖 6-G-4)牡丹

(圖 6-G-5)左圖,八仙慶壽

(圖 6-H-4)飛鸞

(圖 6-D-5)飛鸞

(圖6-F-6)飛鳳

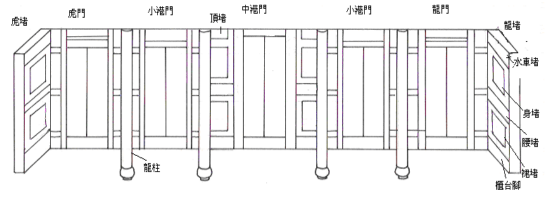
(圖 6-G-7)飛鸞

(圖 6-D-1) 龍形插角

(圖 6-H-2) 龍形插角

(圖 6-I-0) 龍形插角

### 八、I區展示物件



(圖 6-3) 根據六樓 I 區展示古鎮瀾宮廟門陳列所繪

古鎮瀾宮在民國六十九年拆除,保留古廟門作展示物件。「左青龍、右白虎」是傳統廟宇的方位概念,廟宇的左邊為龍、右為虎邊。展示廟門龍堵:「大庇生民施及蠻貊。」,虎堵:「甲諸曩。哲莫不尊親」。文字中詮釋鎮瀾宮在地方上的重要性。間架是丈量屋子面寬、與進深的單位,也代表身份地位的象徵,二根柱子為一間,最中者是中港間(明間,中門),中港間的兩側是小港間(次間)。因媽祖已敕封「天后」,鎮瀾宮的廟門依位階可建五門。分別是龍門、三川門、(中港門、小港門)虎門。

裝飾遵循上下分段的原則,且模仿人的形象,有頭、頸、身、腰及腳等段落分割;左右區分原則,如人身體的左右。(圖 6-I-1)水車堵。龍、虎邊的水車堵為三國演義人物:空城計的孔明,劉備、關羽、張飛等(龍堵)。虎堵,石雕人物毀損嚴重,較難辨認。

進入廟門,龍邊為入口。龍邊的身堵,(圖 6-I-3)以龍為題材。此作品以龍身的轉折動態為背景,龍的正面呈現「龍戲珠」。姿態活耀,敷以色彩,仍可見昔日光彩。(圖 6-I-2)虎堵(身堵)。進出廟門以龍門為進,虎門為出。虎邊的身堵,以大虎、小虎為題材。虎身斜置畫面,以表現動態,底紋以樹木枝幹和葉子為裝飾,可惜此系列的石雕風化毀損嚴重。(圖 6-I-4)腰堵、裙堵、櫃台腳。腰堵,石材風化毀損,可能是花草紋。裙堵,「螭虎團爐」,軟形螭虎團繞成香爐

圖案。櫃台腳,櫃台腳常為「螭虎吞腳」。螭虎是廟宇中常見的裝飾,螭虎似饕餮性好貪吃,將自己吞進肚,所以櫃台腳常作螭虎吞腳。傳說螭虎生性勇猛,在建築、家俱,碑首常以其作為紋飾。可惜櫃台腳因毀損,以水泥代替原有圖案。

(圖 6-I-1) 中門水車堵

(圖 6-I-2) 虎堵 (圖 6-I-3) 龍堵

(圖 6-I-4) 腰堵、裙堵、櫃台腳

(圖 6-I-5)中港門

廟門最中間的是「中港門」,也稱「中門」。就禮儀而言,「中門」僅神明或帝王可行走。中門的門神圖案是唐代將軍秦叔寶與尉遲敬德。門神是捍衛廟宇,辟邪祈福之意。右者粉面潤紅,鳳眼、順鬚者為秦叔寶,左者面色黝黑,濃眉瞪眼。有腮鬍者是尉遲恭將軍。頭帶帥盔,背後插四面東。西、南、北四營統帥旗,「靠旗」背後的飄帶是神明象徵。兵器為鞭、?,有趣的是秦叔寶配弓,尉遲配箭,兩人必須協力,才能使用。門神的服飾上繪有宮女與鹿(祿)仙翁與桃(壽)。衣飾與帽冠貼有金箔,至今依舊色彩鮮明。根據石堵上,捐獻者名字與時間,此廟門修建時間是大正五年。右門神的箭袋寫有「台南裕民街 81 號 蘇明勳 畫」。

兩旁聯文上方有「蝙蝠」裝飾,取其諧音代表「福」。聯文:「大地本東山鎮保黎民天上德。甲溪通北海瀾安湄島聖母功。」此殿為正殿,供奉媽祖、註生娘娘、伽藍尊者。門旁的「身堵」石雕是封神演義人物,左有雷震子、楊戩、韓榮、土行孫,右有鄧蟬玉、黃飛虎等。虎邊腰堵:錦雞(或孔雀)、牡丹,引申為「功名富貴」。龍邊腰堵:獅、鶴、牡丹,引申為「富貴壽考」之意。兩邊各有一獅,即雙獅,典故來自古代太師、少師。取其諧音,引申為事事如意。兩邊的「群堵」為麒麟,古人認為麒麟是靈獸,有迎賓送子之意。廟宇的中門石?常雕刻麒麟,腳踩法器。本物件麒麟腳踩銅錢、葫蘆、犀牛角、法螺等,代表貴重的寶物。

其他廟門的繪製與裝飾如下。(圖 6-I-6)虎門,門神是哼哈二將,英勇威武,以祈求平安。兩旁聯文是:「神光普照慈雲遠屆江天下。農技弘揚場御彌綸澤國中。」此殿為神農殿。供奉神農大帝、文昌帝君。上方繪有「麻姑獻壽」、「招財進寶」的字樣,芭蕉葉、書是八寶之吉祥圖案。另繪有牡丹、海棠,代表「富貴滿堂」、牡丹、綬帶鳥象徵「富貴長壽」。是有四君子象徵之竹子,另有鶴與松是「松鶴延年」長壽之意。

(圖 6-I-7) 富貴多子門。聯文:「鎮伏妖氣護國佑民昭大甲。瀾安海域匡時濟世庇湄洲。」台灣媽祖廟的廟門喜用宮娥,代表廟宇主神為女神之意。宮女手捧牡丹,代表富貴。另一宮女手捧石榴,象徵多子,所以合稱「富貴多子門」。上方裝飾為「玄通求法」,左右有博古圖,繪有石榴與喜鵲、葡萄,引申為「多

子多孫」之意。另有竹、蘭與壽石、松、綬帶鳥合意為「祥瑞拱壽」是吉祥的圖像。

(圖 6-I-8)進官加祿門。兩旁聯文:「鎮偉蓬瀛物阜民康存心朔。瀾安寶島風調雨順啟中興。」進官加祿門,白髮公公(太監)手捧「冠帽」與「金鹿」, 意為「進官加祿」。四周的裝飾有:媽祖降二神,清供博古圖。彩繪有荷花,代 表高節之意。牡丹、白頭翁是「富貴白頭」的象徵。

(圖 6-I-6) 虎門(圖 6-I-7) 富貴多子門(圖 6-I-8) 進官加祿門(圖 6-I-9) 龍門

(圖 6-I-10) 鰲魚 (圖 6-I-11) 鰲魚

(圖 6-I-12) 豎材 (圖 6-I-13) 東木, 螭虎與石榴

(圖 6-I-14) 龍柱 (圖 6-I-15) 龍柱之八仙圖像

(圖 6-I-9) 龍門。兩旁聯文龍門的門神是伽藍、韋陀尊者。伽藍尊者即關公,紅面手持偃月刀。關羽死後在法泉山受度,為佛教護法神。手持金剛杵是韋陀護法神。四周裝飾有:南極仙翁、招財進寶、犀牛角與葫蘆為吉祥之寶。梅、竹、綬帶鳥引申為「祝壽齊眉」。兩旁聯文「觀世發慈悲度一切濟大眾。音塵多煩擾現五蘊照光明。」此殿是觀音殿,供奉觀世音菩薩,相傳媽祖是觀音菩薩的化身,台灣媽祖廟都會供奉觀音菩薩。廟門展示的櫃台腳皆繪有螭虎圖。螭虎性貪食,最後將自己吞下肚,裝飾稱「螭虎吞腳」。

展示中鰲魚物件位置在廟門。如果物件是廟宇柱頂端的「插角」,鰲魚通常在四個點金柱的位子,而中心的位置則是藻井。館方卻將物件放在廟門上,可能為展示效果。(圖 6-I-10),(圖 6-I-11)鰲魚,就館藏的鰲魚的尾部色彩,呈現的是紅與綠色。鰲魚是兩兩背對,(圖 6-I-10)(圖 6-I-11)所以共四隻鰲魚。此外,物件下方留有方孔,是作為「斗座」,或另有用途?台灣著名的鹿港天后宮鰲魚插角,是以色彩來代表方位。綠、青、朱、赭四色鰲魚,代表東、西、南、北方位,象徵木、水、火、金。但展示物件色彩斑駁,是否代表方位,筆者持保留態度。鰲魚造型是魚尾龍頭,相傳生性好吞火,好風雨,所以有祈雨壓火災的效果。古稱上翰林院為上鰲頭,所以稱狀元及第為獨占螯頭。

(圖 6-I-12)豎材,此物件可能為龍或龍之子「椒圖」、「椒圖」生性好閉,以守門戶,所以作為門楣上的門簪。以結構來論,應為吊筒上的豎材(封閉吊筒外側的卯口)。館方誤植,綁於龍柱上。(圖 6-I-13)螭虎。物件為「束木」,為建築中的橫向建物。館方誤以「直立」方式陳列,並綁於龍柱頂。圖像為螭虎軟圖與石榴,象徵多子多孫多吉祥。另有龍形插角,應為橫向建築構材,館方可能誤植,請見G區展示說明。廟宇的柱子除了承載重量的功能,也是石雕表現的重點(圖 6-I-14)柱身為圓形,柱子雕有龍,龍纏繞一周,龍頭下,尾在上,此意為「翻天覆地、雙龍護廟」。龍柱上另有八仙的人物造型,龍柱漆有色彩,但柱珠已更新。例舉龍柱上的八仙人物,(圖 6-I-15)左至右:藍采合、呂洞賓、張國老。龍柱上綁上進香的頭旗、頭燈來告知信徒,鎮瀾宮進香儀式即將展開。這是鎮瀾

室特有的儀式,鎮瀾宮在元宵節進香時間決定後,即綁上頭旗。但龍柱亦綁有三 仙旗。

## 九、J區展示物件

J區展示物件是鎮瀾宮神龕壁堵的雕刻作品。作者施鎮洋先生,是民國八十一年國家薪傳獎的得主,其父施坤玉是著名的大木師傅。此系列作品於民國六十年完成,應是作者三十歲之作,已有大師風範。但後來因木材出現裂痕(作品上橫線條),所以廟方作更新,遂將施鎮洋先生之作移至文化大樓展示。(圖 6-J-1) 觀音殿神龕壁堵裝飾。作品為觀世音菩薩像後方的裝飾,神像後方為普陀?,內容有荷花、祥雲代表「慈善祥雲」之意,佛珠象徵佛法,鶴為祥瑞之意。左邊雕有大鵬金翅鳥,象徵「護持佛法」之意。「淨瓶」是觀音菩薩的持物。作品構圖以普陀巖為中心,四周圖案為輔,主賓關係分置,構圖相當成功。(圖 6-J-2)媽祖神龕壁堵裝飾,飛龍騰雲駕霧,姿態生動,雕功精美,四周花紋裝飾,烘托主題的完整性。(圖 6-J-3)喜鵲與菊花,下方有蘭草象徵為「舉家歡慶」,或菊花加上壽石、綬帶鳥為「代代壽居」(圖 6-J-4)作品為松、竹、梅樹,故可稱「歲寒三友」。加上喜鵲,則可稱「喜相逢」。若將兩幅作品比照,梅、蘭、菊、竹,則是「四君子」。作工寫實、精緻裝飾,又有吉祥之意。

(圖 6-J-5) 松與菊花聯想為「松菊延年」, 鹿與松的諧音構成「百齡食祿」, 竹的聯想是「竹爆平安」, 牡丹與竹則稱「平安富貴」, 牡丹與白頭翁取諧音與文化意涵「富貴白頭」。作者將多種吉祥圖案集合, 整合其象徵含意,即「福、祿、壽」之意。構圖嚴謹,和諧、自然生動而有生氣。(圖 6-J-6) 平安富貴。作者應用蘋果、牡丹、鵪鶉、綬帶鳥構圖,牡丹是富貴之意,蘋果與鵪鶉取諧音就是「平安」。兩隻綬帶鳥是「雙壽」祝福之意,整個圖像的意思是「平安富貴雙壽」(圖 4-E2)(圖 4-E5) 物件被放置在四樓「湄洲媽祖文物展」空間,因同是施鎮洋先生所作,且同一系列,廟宇神龕壁堵裝飾作品,遂在此章節說明。(圖 4-E2) 麒麟,伽藍爺神龕壁堵裝飾。麒麟為祥瑞之獸,麒麟腳踏芭蕉扇、銅錢、葫蘆、書



(圖 6-J-3) 代代壽居 (圖 6-J-4) 歳寒三友

(圖 6-J-5)福祿壽

(圖 6-J-6) 平安富貴

(圖 4-E2)麒麟 (圖 4-E5)飛鳳

籍等八寶裝飾,另右上有蝙蝠,右下是靈芝,祥雲圖騰作為背景的配景。(圖 4-E5) 飛鳳,鎮瀾宮註生娘娘神龕壁堵裝飾。註生娘娘為陳靖姑,女神常用鳳裝飾。鳳 為百鳥之王,「有鳳來儀」是太平盛世,「非鳳通天」則帶來祥瑞之氣。另外四周 有牡丹、壽石、仙鶴、祥雲。

## 十、 L區展示

## (圖 6-L-1) 三十六執士隊兵器

(右至左): 掌月杵、鳳頭杵、龍頭杵、大斬刀、偃月刀、三尖鎗、單鈞鎗、鳳 尾扇、如意鎗、文筆手、大斬刀、掌月杵、六角杖、立瓜槌、鳳頭拐、方天鐙、 降魔抓、鰲魚斧。

此套執士隊兵器是木製彩繪,與目前遶境進香執士隊兵器銅製或鎏金製不同,兵器形式也略有差異。民國七十七年前,鎮瀾宮前往北港進香使用此套兵器。(圖 6-L-1)三十六執士物件。原貼有鎮瀾宮符籙,已撕去,兵器刻有捐獻者姓名。執士隊兵器正確順序(根據展示物件上所刻數字 1-18 排序): 龍頭杵、鳳頭杵、掌月杵、六角杖、立瓜槌、朝天鐙、文筆手、單鈞鎗、降摩抓、偃月刀、大斬刀、三尖鎗、犁頭鎗、鰲魚斧、方天鐙、如意鎗、鳳尾扇。三十六執士兵器分大組小組各十八件。另一組與此組兵器相對,如武筆手;文筆手,掌月杵;掌日杵。三十六件兵器是代表三十六天罡,一般媽祖廟都放置天界武將兵器,來代表神威。鎮瀾宮以天將兵器列入媽祖出巡的儀式隊伍。

#### 十一. IP、K 區展示說明

廟宇的重心是神像所安放的位置。「古文物展」是鎮瀾宮廟宇空間的重現, 策展人以圖片詮釋鎮瀾宮各殿神明(圖 6-IP-1): 聖母殿: 天上聖母。玉皇大帝、 三官大帝、太子爺。正殿南龕: 註生娘娘、婆祖媽。正殿北龕: 伽藍尊者、三府 王爺、土地公。觀音殿: 觀世音菩薩、貞節媽。南、北斗星君殿。媽祖聖父母殿。 神農殿: 神農大帝、文昌帝君。禄位廳。太歲殿。地藏殿。策展人規劃媽祖敕封 牌展示,(圖 6-K-1)媽祖在歷代敕封的名稱,從宋代的夫人、妃、到清代封后。 上方陳列是清康熙二十二年,施琅攻克台灣。清康熙二十四年媽祖列入春秋二季 國家祭典之全文。這反應政治運作支持媽祖信仰。

(圖 6-IP-1) 各殿神明 (圖 6-k-1) 媽祖敕封牌

(圖 6-K-2)獅座

(圖 6-K-3)蟾蜍

K 區也展示建築構材, 吊筒與斗座。樑枋上穩定斗的物件。斗座是承接樑橫向力, 多以獅或象的造型出現。(圖 6-K-3)蟾蜍與(圖 6-K-2)獅,蟾蜍與獅造型相似,主要區別在蟾蜍沒有鬃毛,而獅有捲曲的鬃毛表現。蟾蜍是神獸,而「登蟾宮」是比喻科舉及第。(圖 6-k-4)吊筒,是垂吊於屋簷下,是不落地的柱子。兼有構造與裝飾雙重功能。本物件的含苞花朵的造型。有的吊筒為花籃、白菜為題材,又稱為花籃、垂花

(圖 6-K-4) 吊筒

、吊柱。精巧造型,廟宇建築的視覺焦點。但館方僅放置地面陳列,建築物的吊 筒位置,花朵應向下。

#### 十一、 M 區展示說明

館方以祭拜供具展示,表現祭典儀式。(圖 6-M-1)青花瓷瓶。石香爐。宮牌、 紅矸燈。石香爐、花瓶為建醮時所用香爐。香爐是插香的供具,也是神明香火興 盛的象徵。祭祀天神的香爐多為圓式。符合「天圓地方」之意。燈,是點燃光明, 破除黑暗、煩惱之意。紅矸燈為北港的錫製品,為信眾所捐獻。宮牌,代表鎮瀾 宮,是基隆、大甲等信徒敬獻物。香爐、燈、花瓶,也稱為「三具足」(圖 6·M-2) 花矸五賽(台語)。「五供」古鎮瀾宮供桌上,所擺設的五祭具,是香爐,左右各 置一對燭台與花瓶。燻爐是放盤香的四腳香爐,香爐蓋是蓮花式樣,燭台與花瓶 皆有束腰,底座如櫃台腳。此作品為鹿港陳萬能所作的錫工藝品。(圖 6-M-3)籤 筒、籤。鎮瀾宮為六十甲子籤。擲筶、抽籤是為求取神諭。祭拜天公、媽祖、觀 音殿、神農、文昌等神明,再向媽祖說明詢問之事,抽取一籤,擲筶,確認是否 為此籤。取籤詩,翻看籤註解,或請求廟方解籤員,解讀其意涵。鎮瀾宮以媽祖 靈驗著名,抽媽祖靈籤成為與神明溝通,傾訴內心困擾,在籤詩中得到煩惱的舒 解,也教人們處事態度。(圖 6-M-4)木魚、罄。鎮瀾宮的頌經團所使用法器。木 魚與罄是佛教頌經課誦的法器。台灣的媽祖信仰亦吸收大量的佛教儀軌,每天頌 經團團員穿著佛教的「海青 」,在鎮瀾宮正殿頌經。頌經團唱頌經典的內容、方式 , 與佛教寺院頌經方式頗為類似。也有法華經普門品等佛教經典。

館方展示歷史物件作為鎮瀾宮建廟時間的證明。(圖 6-M-5)地卦磚。地卦磚或稱合磚。建廟時,經過地理師確定地理方位之後,埋地卦磚、再蓋廟宇。在磚上書寫房屋方位、坐向、動土時間。並在相同尺寸的另一磚,繪八卦等吉祥圖案或吉祥字。二磚相合後,埋入神明座台下。一畫有「敕」、「八卦」,黑紅的

「太極」。太極中有雙眼,代表陰陽天道運行鎮壓。兩旁書「奉玄旨長久鎮守, 保合境永獲平安」。右邊地卦磚書寫的時間為「壬申年拾壹月」,地名書寫為「大 甲新庄街」。此證明鎮瀾宮建於清同治十三年。

(圖 6-M-1)供具 (圖 6-M-1)花矸五賽(圖 6-M-3)籤 (圖 6-M-4)木魚、罊

(圖 6-M-5) 地卦磚 (圖 6-M-6) 獅 (圖 6-M-7) 虎爺

(圖 6-4) 1936 年建醮, 1988 年建醮, 廟宇結構, 日月樑。(圖左至右說明。)

(圖 6-M-8)鎮瀾宮建醮公斗燈 (圖 6-M-9)首斗燈

(圖 6-M-10) 鳳冠、九龍冠及鞋 (圖 6-M-11) 媽祖服飾

鎮瀾宮志(2005 出版)中說明此地卦磚為清同治十三年。但此物件說明牌,居然標示年代為1932 年,差之千里。古鎮瀾宮鎮殿媽祖兩旁獅子,非常可愛(約十五公分)。(圖6-M-6)獅。一般左為公獅,右為母獅。獅子原為天祿避邪,此是鎮守殿堂、驅魔除煞的功能。(圖6-M-7)虎爺。館方書寫年代為1915 年,但是否正確?虎爺是土地公的部屬,也是鎮守廟宇的神獸,安置在神桌下,意是廟宇建於大地,土地公派虎爺前來鎮守廟宇,另有趨逐瘟疫的作用。虎爺也是庇佑小孩成長的守護神。雖然虎爺是兇猛的神獸,但此虎爺尾巴捲區為窩旋狀,造型可愛。古鎮瀾宮在民國六十九年拆除,M區展示古鎮瀾宮的神農殿、觀音殿、正殿三官大帝、舊廟裝飾木雕、廟宇外觀、舊廟周邊照片,是展示廟宇建築的重要佐證資料。

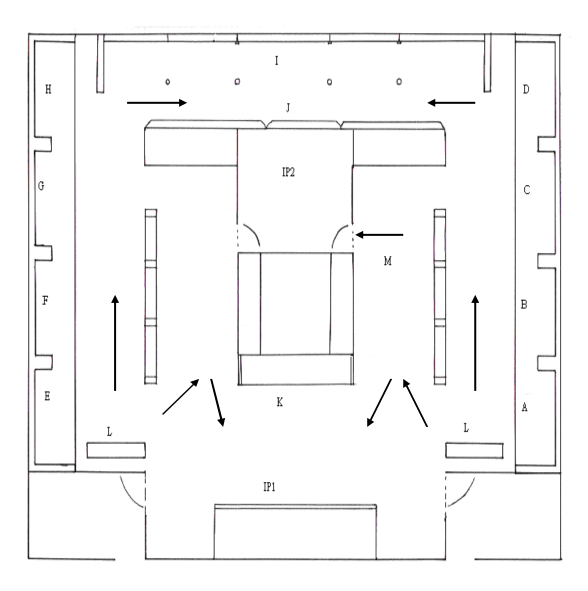
在 IP2 區展示鎮瀾宮丙子年祈安清醮(1936年),「北極壇」、「大主事」、「玉皇壇」、「大主醮」醮壇照片,是非常珍貴的歷史照片。民國七十七年鎮瀾宮重建落成,舉辦建醮儀式。M 區陳列戊辰年慶成祈安清醮照片。三觀壇、北極壇全景、媽祖壇全景、國策顧問蒞臨剪綵、運雷打雷洞、建醮彩船、建醮公關組、建醮道土團等照片。另有建醮斗燈的展示,(圖6-M-8)公斗燈。建醮時公斗燈是放在監醮神壇。斗燈是「天」和地方民眾之間的媒介物。祈求闔家平安,元辰光彩,光明普照。斗燈上的每件物品,都有特別象徵涵意。燈火:代表北斗星斗火,日、月、星三光普照。米:代表五穀豐收,收成好,供養眾人。涼傘:君臨天下。(涼傘是古代帝王出巡的華蓋。)斗懺:祈求個人之元辰光彩。算盤:表示公平、公正、公道,而且「人算不如天算」。秤:代表天道公平、公道。劍:除魔斬妖,保身康寧。圓鏡:表示家庭團圓和照出妖魔鬼怪之意。尺:渡人得信仰、得智慧、平安的意思。剪刀:剪邪、立正。展示還有壇場首斗燈、花瓶、燭台(圖6-M-9)、鎮瀾宮建醮的斗燈,分為公斗燈、各壇場的首斗燈。拜斗是古代的星辰信仰。拜「北斗星君」可解災厄,祭祀「南斗星君」可延壽祈福。斗燈中所放置的物品代表「五行」具足,將人生與自然星辰運行作溝通聯繫。

M 區有媽祖服飾陳列。鎮瀾宮於每年農曆的十二月二十四日,為神明更換新衣。(圖 6-M-10)媽祖九龍冠、註生娘娘鳳冠,是民國七十三年更替換的神明衣著。鎮瀾宮鎮殿媽祖為軟身媽祖,配九龍冠。九龍冠為古代帝后的服飾裝飾。明代的品官命婦是以紅色系,大紅色為禮服的用色。一般婦人不能使用大紅、鴉青、黃色、不能金繡。另有杏黃或纁都是黃紅色,明代的太子、皇帝的大禮服裳或袍使用纁色。「土託位南方,南方色赤,黃而兼赤,故為纁。」「東方謂之青,南方謂之赤,西方謂之白,北方謂之黑,天謂之玄,地方謂之黃。即玄衣纁裳。(圖 6-M-11)媽祖刺繡霞披,此套是湄洲祖廟媽祖衣服,鎖片上書有「湄洲祖廟」字樣。因為年代久遠,色彩有些斑駁。服飾圖案為「雙龍拜塔」正面為「正龍」。間除繡有「祥雲」「花」。鎮瀾宮前董事董振雄先生表示,鎮瀾宮年年都有信眾捐獻,為神明更換新裝。鎮瀾宮不易見到具歷史價值的服飾。

## 第二節 展示規劃

#### 一、空間規劃

文化大樓六樓的「鎮瀾宮古文物展」,空間的規劃觀念是以廟宇的祭祀空間為出發。鎮瀾宮前董事董振雄先生說:『想照「廟」的樣子,大家從廟門進入,看到古早的鎮瀾宮。』只是舊廟門、石柱搬運不易,所以將廟門陳列,移到六樓展示空間的後方。董先生提議董事會興建文化大樓時,即建議文化大樓外觀仿照兩廳院的造型,文化大樓是「歇山式」的屋頂,是古代宮殿或寺廟的建築形式。他親自拍攝台北兩廳院的外觀,提供建築師參考。



(圖 6-5) 六樓展示空間動線示意圖(S=1/100, 筆者繪製)

如果我們依四合院的空間結構來看,或廟宇的空間構成,來解讀展示空間 規劃。傳統廟宇間架以奇數,左右護龍,對稱環抱的形式,塑造一個中心空間。 當進入廟宇,先到中殿拜天公、主神,再到左右兩殿、最後到後殿祭拜。展示空 間模擬與再現(represent)進入廟宇祭祀,轉入轉出的行進動線,企圖營造如廟 宇的儀式場域。空間展示陳列也是左右對稱,中心展示區域如同廟宇的中心,也 擬似一個真實的儀式空間。

#### 二、 展示照明設計

博物館的燈光應該注重安全的考量,光線對歷史物件會造成損害。文化大樓的文物陳列未注意到光線對文物的損害,非常可惜。應使光源降低其危害,防止物件繼續劣質化。

照明扮演的角色,是教育學習為主的博物館展示,在整個展示的脈絡上,燈光的運用,可以協助詮釋,或是助於情境的塑造。古文物展示的照明方式,是強調集中式的照明,即直接將燈光投射於物件上。強調注目的焦點,以照明來強調主從關係,展示上較能強化明暗的對比。應用頂光式的投射,給人神聖的效果。

展示櫃中照片的展示方式,因頂光的效果,產生過大的對比,所以應輔助其他燈光,避免過於強化效果。照明燈光上表現宗教寧靜氣氛,除了主題展示物件外,以柔和中性色調的光線。

## 第三節 展示意識

「鎮瀾宮古文物展」的展示規劃及物件,所建構的意識,可以分為以下幾個層面:

#### 一、 廟宇生命史

根據鎮瀾宮志(2005年出版)所述,鎮瀾宮的肇建,是自清乾隆三十五年, 大甲的居民將原來奉祀媽祖的小祠,擴大規模興建「天后宮」。而清乾隆五十一 年的林爽文事件後,乾隆五十五年天后宮重修並擴大規模。在鎮瀾宮重建時出土的「地卦磚」寫著「天運壬申年十一月」(即同治十一年),可證明鎮瀾宮興建時間。清同治十一年(1872),天后宮的擴建完成,並進行壬申年建醮,同時命名為「鎮瀾宮」。後光緒十八年重修,與明治三十二年的增修(光緒二十五年,西元1899年。)至大正四年到九年(1920)三川殿的增建。在古鎮瀾宮展示的龍柱壁堵,仍可找到大正年間,捐獻者的芳名記錄。

昭和十年(1935),台灣中部發生大地震,所幸大甲地區少有災情,為感念媽祖保佑,並慶祝重修落成,於昭和十一年舉行祈安清醮大典(民國二十五年),古文物展示陳列當時建醮照片。台灣光復後,鎮瀾宮於民國四十年增修屋頂,五十三年新建鐘鼓樓。最大的改變是民國六十九年拆除舊廟結構,原址改建。民國七十七年十二月,鎮瀾宮舉辦「建成祈安清醮」、「建醮」更是地方大事,全大甲地方區民眾齋戒,齊心為地方祈福。這些「建醮」資料的展示,詮釋鎮瀾宮與土地、人民的深厚關係。而古文物展示從建廟的「地卦磚」、古廟文物;重建古鎮瀾宮的廟門,建築結構:東木、斗座、吊筒等;建醮公斗、儀式照片;廟宇活動照片。建構一座廟宇的生命歷程。

舊廟拆除重建時,董振雄先生認為鎮瀾宮的古文物是廟宇歷史佐證,反對將文物販賣給古董商。但鎮瀾宮董事會,對於文化資產維護的觀念不足,撤下的文物,沒有專業的收藏,文物也有很多遺失。對於地方歷史文物,頗為忽略。策展人重視鎮瀾宮的歷史脈絡,古鎮瀾宮的文物展示,也是地方信仰發展的例證。

#### 二、 傳統哲學思想的詮釋

#### (1) 觀天地之象 - 太極、八卦

「鎮瀾宮古文物展」展示中,古鎮瀾宮的「日月樑」為例,廟宇的中心樑柱以日、月為名。意謂傳統文化架構下,廟宇的建築形式,反應人對與宇宙的理解認知。廟宇的建築,當作人的生命來思維。而建築的步驟就是重要的儀典。建築功能的物件,也符合宇宙天地的象徵意義。

「天」是一種自然的物質現象,天始生萬物,萬物源於天。天有日月的運行,以定上下四方,以成畫夜四時。天道按自然規律,而有風雲、霜雪、陰晴、寒暖與春夏秋冬,四時變化。易傳中「觀物取象」的思想,繫辭傳:「古者包犧氏之天下也,仰則觀象於天,俯則觀法於地,觀鳥獸之文與地之宜,近取諸身,遠取諸物,於此始作八卦,以通神明之德,以類萬物之情。」自然之象在傳統文化脈絡中廣泛使用,並推演出宇宙與人事的種種對應關係。《易經、繫辭》:「易有太極,是生兩儀,兩儀生四象,四象生八卦。」一是太極,一分為兩儀,就是陰與陽,亦是日月。整個「道」的核心是陰、陽,「一陰一陽謂之道」。仰觀於天、俯察於地,轉化的自然圖形,也被賦予人文的意義,作為一種天與人的連接。在易傳中的「天」:是指天地萬物的自然,又是超乎自然,是形而上的道。

#### (2) 氣

「一陰一陽謂之道」,道德經中:「道生一,一生二,二生三,三生萬物, 萬物負陰而抱陽,沖氣以為和。」即陰陽相合,以生萬物。萬物生生不習。傳統 建築空間是自然的詮釋。如太極、兩儀(陰、陽),四向(左青龍、右白虎、前 朱雀、後玄武),八卦等。在老子的道德經中,以「道」產生之先,就存在原始 混沌。是形成萬物的可能,道沒有意志,是「無」和「有」的統一。「道」包含 「象」、「物」、「氣」。

萬物的本體和生命是「道」、是「氣」。物的形式就不能脫離道、氣。如果 脫離了氣,就失去了本體和生命,成了無意義的東西。<sup>37</sup>風水中「氣」的聚散, 建立了左右相對的方位觀,而四向則建立了環抱的空間概念。<sup>38</sup>環抱在於「氣」 不散失,好的風水須「後有靠」: 鎮瀾宮的左方有美人山、右有鐵砧山、後有后 里台地,兩側有大甲溪、大安溪的環繞,形成「金交椅的地理位置」(IP2 區展示 大甲地圖)。傳統廟宇建築中層層相抱。對稱、環抱的原則,是「聚氣」,不讓風

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>葉朗,《中國美學史》,台北:文津,1996。

<sup>38</sup>林會承,《傳統建築手冊 - 形式與作法篇》,台北:藝術家 , 1995。

吹走。所以左龍右虎,陰和陽也正是人的正面、背面,抱陽正是人伸出兩臂,左龍、右虎(廟門有龍邊、虎邊之分。對看牆雕龍,虎的圖案標示。)都是蘊藏生氣的寫照。<sup>39</sup>

## (3) 五行

五行《尚書、洪範》:「五行,一曰水,二曰火,三曰木,四曰金,五曰土。」 人與自然歸納為木、火、土、金、水五大類相生相剋。陰陽五行的概念,四方、 八卦、天干地支、二十八星宿,人與萬物皆是氣的涵養。氣的運行概念透過五行 八卦,構成繁複的風水,藉著風水的認知,透過空間的營造,透過不同象徵的應 用,來趨吉避兇。也主導了廟宇的空間與裝飾特色,例如:「鰲魚」魚身的色彩, 代表五行的相生相剋。廟宇常使用天干地支。

「君子之道」、「日月之道」、社會原則、自然的原理。人道,包含著仁義, 天、地、人合稱為「三才之道」。宇宙法則以「人道」為本,將天地合其德,視 為崇高的道德境界。就是道德規範與行為是宇宙的法則。「一陰一陽之謂道,繼 之者,善也;成之者,性也。」文化的脈絡與人格的形成,都奠定於形而上的道。 所以宇宙的最高本體 - 太極,是一切人文過程的象徵。傳統民間信仰結合哲學理 論,對「天」宇宙秩序或所衍生象徵符號:道、氣、陰陽、五行、八卦等。這些 觀念及符號應用於民間廟宇建築,廟宇建築正是傳統哲學思想的體現。

廟宇的誕生,如同生命的新生。建廟時,也有屬於廟的生命儀式。古鎮瀾宮建廟時,經地理師確定地理方位。定出「分金線」(中軸線),線的一端埋入地卦磚,地卦磚上畫有太極與八卦,意謂著肇始,如人的受胎,作為奠基的象徵。而樑柱完成,最重要的是「上樑」,選擇良辰吉日。完工要「安大門」,將地面排水道貫通「放水涵」、「放水涵」是象徵這座建築,有了生命,能喝水(雨水)能放水(排水)。最後,神像進入大殿、安座與慶成的典禮,慶成建醮,才完整。<sup>40</sup>

<sup>39</sup> 關華山,《居民與社會、文化》,頁:39,台北:明文書局,1989。

<sup>40</sup> 李乾朗,《台灣廟宇裝飾》,國立傳統藝術中心籌備處,頁:98,台北:2001。

#### 三、 三界觀的信仰

台灣民間信仰的「三界觀念」,即是傳統信仰的宇宙觀。分為「天界」、「明界」和「幽界」。一是「天界」:稱天庭、或天上。二是「明界」:陽界、人間、地上,天上眾神巡狩之地。三是「幽界」:陰間、地府。

傳統民間信仰的神明,不同於西方的「一神信仰」。其組織及職權以中國古代「君權」為藍本構成。玉皇大帝(天公)是天界帝位最高的神明。中央政府有行政神,如文昌帝君掌理功名、媽祖為航海之神、註生娘娘掌管生育、神農大帝是農業之神。也有源自祖籍地的信仰隨著移民來台。另有軍事神及武將眾神,如三十六天罡(三十六官將)所組的天兵,五營神兵以東、西、南、北、中五營(黃、青、赤、白、黑色)分置。

俗稱「左青龍、右白虎」,當我們進入廟宇時,最好從左邊的龍門進入。中港門是帝王、神明出入。先祭拜玉皇大帝(天公爐插香),朝拜正殿的媽祖、註生娘娘、韋陀尊者,再拜觀音殿的觀世音菩薩、南北星君、聖父母,朝拜神農殿的神農大帝、文昌君、地藏菩薩、太歲君(IP1 區展示)。最後,擲筶請示媽祖神諭,求取籤、解籤,由虎門出。

文化大樓的展示空間規劃,比照廟宇的空間。我們進入到鎮瀾宮祭拜的時候,會先從邊門進入。再進中殿,再轉各廳、殿,祭拜不同的神祇。而進入、轉出,到下一個區塊,正是鎮瀾宮古文物展示的空間規劃特色。將中間的展示櫃配合廟宇中的祭祀物件-籤、木魚,供具等(M區展示)。是延續古鎮瀾宮的中殿、左右兩邊護龍、廟門的位置。

#### 四、 儒家禮儀

孔子的「禮」是從禮、禮儀是直接塑造人、培育人。孔子在禮教崩壞、社會紛亂之時,企圖重建社會的新秩序。「承禮啟仁」,把禮樂承接、轉化成為人的內在心性。禮儀則是規範人,生活的秩序。儒家重視禮樂教化。「君君、臣臣、

父父、子子」是「禮教」下建構人倫秩序。傳統建築中,自官署、民宅或寺廟都有一定的位序。儒家的思想體系,物體本身形象的「美」,並不是最重要,重在「成教化,助人倫」,可以比喻人生之道。

在清代媽祖已敕封為「后」,在禮儀的位階上等同於古代帝王。鎮瀾宮在裝飾或建築形式、儀禮,符合禮的形式:

#### 1、 空間與位階

建築中象徵位階有:空間的高低、方位、間架、屋頂的形式、色彩與裝飾。 媽祖在清代敕封為天上聖母、天后,所以建築形式或顏色使用、方位,是以古代 天子的位階概念,符合「禮」的形式、沒逾越。

#### (1) 中軸線

傳統建築是強調對稱。鎮瀾宮建廟時,請求地理師選定方位,定出「前金」「後金」,方位以正廳為核心定出中軸線。以主神的眼神焦點和前金連成「中軸線」。中軸線兩邊相對稱,區分為正偏、左右、前後、內外的性質。距中軸線近者為尊,遠者為卑;中軸線左者為尊,右側為卑;以正廳為基堂為界,前者為堂,後者為室;近者為尊,遠者為卑。位置的區分上,中軸線上奉祀「媽祖」主神,向左右兩旁為韋陀尊者、註生娘娘,再兩旁是文昌與神農大帝,觀世音菩薩。

#### (2) 高度

空間的尊卑也反應在高度。高者為尊,反之為卑。用於鎮瀾宮神明位置的安排。媽祖神龕位置最高,兩旁的廳殿,位置較低。

#### (3) 間架

「間架」是丈量屋子面寬、與進深的單位。間架的多寡代表身份地位,二根柱子為一間,居中間稱為中港間(明間),中港間兩側稱為小港間(次間),廟宇間架可以看出主神的位階,鎮瀾宮建築以媽祖封天后的位階,建五門:分別是龍門、三川門、(中港門、小港門)虎門。鎮瀾宮為二落一進式,前為三川殿,再是拜殿與正殿。

#### (4) 屋頂、色彩

主神冊封階位,決定了廟宇的色彩。媽祖被敕封為「天后」,周代規定天子行宮色彩為丹朱色,廟宇依宮殿上色的規則。鎮瀾宮的屋頂是歇山式,歇山式屋頂代表位階是官署或廟宇。各殿階梯是奇數,因為民間以奇數為陽。

#### 2、 儒家禮儀:三獻禮

鎮瀾宮在原址重修時,恭敬將神明搬離寶座、廟宇,「破土典禮」進行挖地基,「開柱眼」等儀式。民國七十三年的安座三獻禮,以古禮考據。鎮瀾宮前董事董振雄先生表示,以「三獻禮」祭祀(展示於五樓),特別請教專家,目的使媽祖的祭典更莊嚴。

#### 五、 裝飾的意義

儒家的思想重視善與美的結合,廟宇裝飾也附載道德與忠孝節義教化的功能。廟宇裝飾的歷史故事與象徵意義,美感裝飾之外,也有忠孝節義的教化功能。

裝飾圖案是人生的願望與理想生命。見到祈福吉祥的裝飾,心中引起共鳴。 傳統廟宇裝飾有自然(天)的崇拜、生命的祈願、民族的圖騰、文人雅好。祈福 的裝飾常用漢語「諧音」取意義,或文化上對於事物的聯想,神話、歷史典故等。

裝飾圖案有以下類別:

### 1、 靈獸

-

<sup>41</sup> 葉朗,《中國美學史》,台北:文津,1996。

民族文化的圖騰、靈獸,取辟邪吉祥之意。如:龍、鳳、麒麟等。古文物展示有:「龍馬馱經」,龍馬自河而出,背負河圖(八卦)則代表太平盛世降臨。如「鰲魚」,性好吞火,好風雨,故可防火災。還有「飛鳳通天」帶來祥瑞之氣。「雙龍環柱」意思是守護廟宇。「麒麟」是迎賓送子的仁獸。「獅」古代的天祿辟邪。

## 2、 自然的崇敬

自然的崇敬:雲雨雷電、日月、八卦等。古文物展示有:八卦磚 日月樑、 雲紋的裝飾。

#### 3、 文化上特有事物

文化上事物聯想:八吉祥、四寶等。例如:「琴、棋、書、畫」是儒家四寶。 玉如意是吉祥之意,葫蘆、犀牛角、法螺、芭蕉扇、劍、陰陽板、笛子、花籃等,是道家八仙的持物,稱道家八寶。牡丹象徵富貴,茶花即春光,石榴代表多子。 春牡丹、夏荷、秋菊、冬梅,引為「四季平安」。葡萄與鼠則是「瓜瓞綿綿」之意。

#### 4、 漢語諧音取義

台灣的地方語,保留了漢語的古音,用台語來閱讀圖像意義。蝙蝠(福), 鹿(祿),綬帶鳥(壽),菊(舉家),喜鵲(喜),瓶(平),案(安)。

#### 5、 歷史典故的道德教化

廟宇裝飾以忠孝節義故事,反應儒家教化的道德價值。台灣廟宇較常使用三國演義或民間故事,作為具教育功能的裝飾題材。例如:單騎救主(忠)關羽放曹(義)絲線把脈(禮)諸葛智辭魯肅(智)單刀赴會(信)。

此外,守護廟或護教的引喻,或三界觀念表現也表現在建築裝飾。為達到「避邪驅鬼」,以八仙(神仙人物),鳥禽、祥瑞的神獸等。廟宇的鰲魚、龍馬,這些辟邪物也只用於廟宇裝飾,營建過程的禁忌與儀式,是相當嚴謹。

#### 六、 粤東派的廟宇風格

古鎮瀾宮建於清同治十三年,在日據時代大正年間亦有增修。根據現有的展出圖片或物件,建築物件有以下幾項特點:

- 1. 古鎮瀾宮的建築,東木與東木(或稱東隨)的距離舒朗,東木降一斗位, 與其他廟宇建築,東木的上下緊密相接不同。桁樑下方不作雞舌木,而直接以「斗」 承接,多應用「方斗」的結構。這些特色可以參照彰化永靖的餘三館。古鎮瀾宮 的建築形式,鑑別為粵東匠師作品。<sup>42</sup>
- 2. 台灣傳統建築的鑿花師傅,主要承自泉州、潮州、福州三地。其中潮州師傅的雕刻最精緻,泉州最粗枝。潮州木雕以「內枝外葉」聞名,內外層次豐富,姿態動人。

古鎮瀾宮的東木雕刻細膩,應用透雕的形式,將圖案保留,剔除背景部分, 更強調凸出與凹入的對比,將葉子浮雕出,枝幹深藏之內。然而,枝幹太細,是 容易折斷的。這種雕刻法即「內枝外葉」的刻法。可以判別為粵東潮州派鑿花匠 師的作品。

3. 根據古鎮瀾宮的照片,一般傳統建築「燕尾」起翹的弧度較小,古鎮瀾宮的屋脊尾,起翹彎曲度很大。這個特色在澎湖天后宮可以找到,反映了潮州派師傅的設計。

可以推論,在清末民初,古鎮瀾宮是一群優秀的「粵東派」師傅所建造。與現今「溪底派」王錦木師傅設計的鎮瀾宮,風格大異。現今台灣廟宇各種風格融合之際,文化大樓展示保留了台灣傳統廟宇建築的發展軌跡。清代大甲地區聚集閩南、粵東的移民。古鎮瀾宮文物呈現「粵東派」建築風格,也反應當時的族群形態。

#### 七、政治、信仰與地方發展

陳列空間展示多方匾額,從嘉慶年間到光緒年間,地方官敬獻的匾額,反應

<sup>42</sup> 李乾朗教授在參觀古文物展後,強調古鎮瀾宮的建築風格是粵東風格。民國九十四年十一月十九日鎮瀾宮宮志發表會。

信仰與地方的發展。兩百年來,地方民眾遇上的戰亂或天災,都依靠信仰的力量。 鎮瀾宮是信仰中心與地方民眾有密切的關係。媽祖信仰隨移民渡海來台,大甲民 眾為媽祖建廟奉祀,政治上的統治以媽祖信仰的連接,也詮釋信仰的神聖性。

敬獻匾額的緣由有:嘉慶年間,台灣中部泉彰移民械鬥,地方官祈求民間械鬥不再發生,祈求媽祖,進而獻匾大甲媽祖廟。清代戴潮春、林爽文之役的平定,信仰扮演重要的角色,清水紫雲巖也有同署同名的匾額。另外,光緒三年,光緒帝欽命楊本縣撫台,建造大甲溪堤,因為工程困難,入廟焚香,夜夢聖母指示。地方重大工程的完成,面奏皇帝賜匾,感念上天的扶助。或地方官祈風調雨順、國泰民安,對大甲媽祖祈願達成,而獻匾鎮瀾宮。43

匾額的內容說明地方上的信仰故事,也是地方的大事記載,詮釋信仰與地方的發展。<sup>44</sup>鎮瀾宮的匾額,反應宗教有助於地方治理。媽祖信仰與歷代的政治關係密切,祈求媽祖扶助,達到外交、軍事的成功,進而帝王敕封媽祖。匾額是為信仰的建築空間代言,也反應政治對信仰的支持,地方的大事記載。

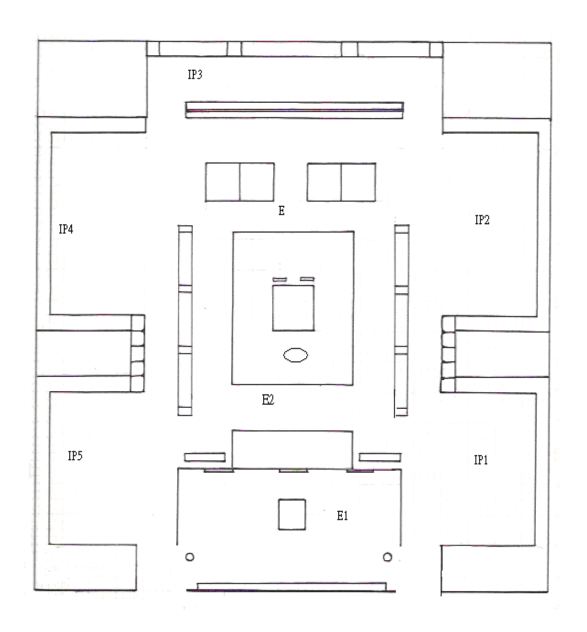
<sup>43</sup> 張慶宗等,《鎮瀾宮志-歷史風華》,頁:67-72,台中:鎮瀾宮董事會,2005。

<sup>44</sup> 見附錄 4, 文化大樓展示之匾額。

## 第四章 遶境進香文物展

# 第一節 展示內容

鎮瀾宮文化大樓五樓展示「天上聖母遶境進香文物展」。展示如何詮釋動態的儀式與香火的脈絡?本章節繪製展示空間平面圖,陳述展示物件內容。



(圖 5-0) 遶境進香文物展平面圖(S = 1/100, 筆者繪製)

五樓「天上聖母遶境進香文物展」的部分展示(即 IP2、IP4 區), 是鎮瀾宮

前往湄洲進香的照片、物件,大陸福建省仙遊縣龍井宮的進香儀式隊伍。展示說明版說明,自民國七十七至八十九年,前往大陸湄洲進香的歷程。策展人將大甲媽祖「湄洲謁祖進香」與「新港遶境進香」儀式,皆放置此樓層展出,企圖詮釋何種進香脈絡?

E1 區展示廟宇的神明、IP1 區展示媽祖遶境進香的步驟、隊伍特色。IP5 區展出鎮瀾宮的董事會組織成員。IP3 區是鎮瀾宮新廟落成活動及三獻禮。策展人在展示中,詮釋廟宇組織與地方文化的相互關係。

## 一、 EI 區展示物件

進入五樓的「天上聖母遶境進香文物展」,在 EI 區,以燈箱投射古鎮瀾宮廟門全景、今鎮瀾宮廟門全景、大甲市區空照圖,詮釋古、今鎮瀾宮外觀與地區環境。(圖 5-EI-I)以圖片說明鎮瀾宮各殿供奉主神:鎮殿媽祖、開基媽祖、湄洲媽 正爐媽 副爐媽 觀音佛祖 註生娘娘 伽藍尊者、文昌大帝及神農大帝、十二星宿。這代表傳統民間宗教信仰,廟宇的靈力來源。

(圖 5-E1-1)神像(圖 5-E1-2)彩船 (圖 5-E1-3)花鳥柱(圖 5-E1-4)彩牌

(圖 5-E1-5) 錫龍 (圖 5-E1-6) 三十六天罡兵器

館方放置船隻模型物件(圖 5-E1-2),船身書有「寶威號」。這是高雄寶瀾宮 的捐獻物。民國七十七年鎮瀾宮建醮時,大甲媽祖南下監造建醮「彩船」,彩船 監造完成後,高雄鼓山居民請求留下媽祖神像,並集資興建寶瀾宮。「寶威號」 模型船上有「令旗」, 代表彩船航行, 神明將「代天巡狩」之意。(圖 5-E1-3)<sup>45</sup> 古鎮瀾宮的花鳥石柱。柱上刻有牡丹、鳳鳥,雕功精湛,雖然色彩剝損,但仍可 見昔日風彩。應是清末民國初年台灣廟宇的流行式樣。(圖 5-E1-4)執士隊彩牌、 兵器。大甲媽祖遶境進香活動,執士隊的彩牌,作為儀式的前導開路,這仿照古 代帝王出巡的儀式隊伍。彩牌分別是「肅靜、迴避、鎮瀾宮天上聖母、風調雨順、 國泰民安 。此套執士隊彩牌、兵器,是信徒為民國九十五年(2006年、丙戌年) 進香所捐獻製作。每件兵器 彩牌都有金屬製的牌子,書有捐獻信徒或公司名稱 地址。(圖 5-E1-6)另一組三十六執士的銅製兵器是民國七十七年(甲子年),首 次往新港遶境進香使用。三十六天罡、七十二地煞為標準的神器,分為大、小二 組,作為媽祖鑾駕的護衛。大組是「龍頭杵」「偃月刀」「大斬刀」「蛇矛鎗」、 「鳳尾叉」、「方天鐙」、「鈞鐮鎗」、「如意鎗」、「月牙鏟」、「文筆手」、「朝天鐙」、 「三尖刀」、「六角仗」、「服妖劍」、「掌日杵」、「龍頭拐」、「鳳尾扇」、「旨印璽」 共十八件。另一側放置小組兵器有「龍頭杵」「七星刀」「九環刀」「火尖鎗」、 「三股叉」、「單矛戟」、「罩鈞鎗」、「梨頭鎗」、「鰲魚斧」、「武環手」、「立瓜鎚」、 「三尖鎗、「降魔抓、「伏魔銼、「掌月杵、「鳳頭拐、「鳳尾扇、「五營令」 共十八件。 為新竹的李萬春先生製作純銅兵器 物件後為信徒捐獻的飛虎顯聖旗。

此區展示中央,放置鹿港錫工藝名家陳萬能作品「龍翔千禧」(圖 5-E1-5)。 鎮瀾宮董事會所購的錫製品。龍的尾部鑄有鎮瀾宮宮徽,龍年的元宵節於鎮瀾宮 廣場展示的工藝品。

#### 二、 IP3 區展示物件

IP3 區的展示詮釋鎮瀾宮與地方緊密的關係。(圖 5-IP3-1)民國六十九年古鎮瀾宮拆除,神像移至鎮瀾大樓,盛況空前,大批民眾護駕隨行。民國七十三年鎮瀾宮新廟落成,天上聖母安座典禮及慶典活動,更是地方大事。鎮瀾宮舉辨天上聖母安座典禮之桌球、象棋比賽、晚會表演、柔道比賽、跆拳道比賽、傳統民俗技藝競賽等,地方民眾皆共襄盛舉。民國七十三年鎮瀾宮興建落成典禮,媽祖安座。鎮瀾宮以古禮,天上聖母安座行三獻禮祭典儀式(圖 5-IP3-2),包括行盥洗、行亞獻禮、獻爵、獻饌禮。鎮瀾宮引用古禮作為祭禮,進行媽祖廟落成的慶典,另全國大眾耳目一新。

鎮瀾宮香火鼎盛,每年春節廟方都利用廟前廣場,舉行花燈工藝展。鎮瀾宮於民國八十一年引進大陸廣東佛山的花燈,提供大眾、信徒欣賞。館方展出民國八十一年、八十二年、八十三年、八十四年、八十五年八十六年、八十七年、八十八年元宵節花燈展活動照片(圖5-IP3-3)。除了應景花燈之外,董事會開始增購民俗工藝品,也為豐富文化大樓的文物收藏。(圖5-IP3-4)十二生肖「鼠、牛、虎、兔、龍、蛇、馬、羊、猴、雞、狗、豬」錫雕作品,鹿港「萬能錫舖」陳萬能製作,於民國八十九年在鎮瀾宮廣場展出。民國九十年,鎮瀾宮廣場展出的交趾燒作品,是嘉義新港「陶然居」林洸沂的作品。(圖5-IP3-5)交趾燒作品有:關公、韋馱尊者、觀世音菩薩、魁星、伽藍尊者、風神、雨獅、摩斯爺龍王。此外,(圖5-IP5-5)福、祿、壽三仙。在 IP5 區有財、子、壽,銅鑄工藝品,麒麟銅鑄工藝品二座,觀世音菩薩銅鑄工藝品。鎮瀾宮蒐藏之宗教工藝品,廟前廣場展出後移至文化大樓展示,但工藝品與進香物件並置陳列,是否合適呢?

此外,館方展出鎮瀾宮活動照片,如民國七十六重建、奠基,鎮瀾宮誦經團成員。民國七十七慶成祈安建醮人員,七十七鎮瀾宮圖書館落成,(圖 5-IP5-4)七十九年文化大樓奠基(以上位於 IP5 區)。民國七十八年鎮瀾宮捐贈大甲警局巡邏車消防隊救護車、民國八十七年明華園歌仔戲團表演、民國八十八年浴佛節浴佛儀式、同年國立藝術大學演出「隨駕戲」。詮釋鎮瀾宮與地方的緊密關係。

(圖 5-IP3-0) IP3 區展示陳列方式

(圖 5-IP3-1) 神明移駕 (圖 5-IP3-2) 三獻禮 (圖 5-IP3-3) 花燈展

(圖 5-IP3-4) 錫工藝品(圖 5-IP3-5) 交趾燒 (圖 5-IP5-5) 銅工藝品

三、 IP5 區展示說明

(圖 5-IP5-0) IP5 區展示陳列方式

(圖 5-IP5-1)董事會照片(圖 5-IP5-2)政要蒞臨 (圖 5-IP5-4)文化大樓奠基

鎮瀾宮的組織,自民國六十七年改制為財團法人。這代表媽祖進香活動,改 為由鎮瀾宮「董事會」管理。進香活動因董事會有系統管理,參加進香人數年年 倍增。館方展示民國六十七年第一屆董事會,第一屆董事會北港董事合影,七十 二年第二屆董事會,第三屆董事會,第四屆董事會、第五屆董事會王金爐任董事 長,民國八十八年第六屆董事會、顏清標任董事長,鄭銘坤任副董事長。

政治人物蒞臨鎮瀾宮照片,說明政治支持宗教運作,也加強了鎮瀾宮在信 眾心理的強度,奠定鎮瀾宮在台灣媽祖信仰圈的地位。展示有:民國七十七年行 政院長李煥蒞臨合影,民國八十年李登輝總統與省長宋楚瑜蒞臨合影,八十三年 李登輝總統贈「鎮海安瀾」匾額蒞臨合影,民國八十八年連戰副總統蒞臨合影, 劉松藩立委與董事會合影。泉州媽祖廟董事長蒞臨合影,說明鎮瀾宮與湄洲祖廟 的媽祖系譜關係。

四、 IP2、IP4 展示物件說明

(圖 5- IP4-0) IP4 展示物件陳列方式

(圖 5-IP2-1)湄洲進香(圖 5-IP4-1)香火袋(圖 5-IP2-2)香擔

(圖 5- IP4-3) 印鑑 (圖 5- IP4-4) 香火袋

IP2、IP4展示鎮瀾宮湄洲進香的照片,共一百五十六張。湄洲進香相關報導,以下說明照片內容。IP2、IP4區部分屬於福建仙遊龍井宮的進香物件,則移至下一章(湄洲進香)討論。

北港進香歷史悠久、是宗教盛事。但因為名為「北港謁祖進香」,被媒體、社會大眾說為「大甲媽祖回娘家」。大甲媽祖成了北港媽祖的分靈,鎮瀾宮的香火位階低於北港朝天宮。之後,董事會向媽祖擲等,得媽祖同意,擲筶決定時間後,由三媽參與進香,董事會組隊回湄洲媽祖祖廟謁祖進香。民國七十六年(西元一九八七年),農歷八月二十九日,由董監事董振雄先生先恭請三媽,先到日本大阪,其餘董監事才於農歷九月三日出發前往日本。再轉入大陸。

媽祖成道千年紀念,中國福建湄洲嶼天后宮向各地廣發邀請函。歡迎各地媽祖廟和信徒回祖廟參加慶典活動。同時,民國七十六年(西元一九八七年)國曆十月卅日,農曆九月八日鎮瀾宮董事恭請三媽祖,淩晨自泉州出發搭船前往湄洲媽祖祖廟,受到當地居民,以陣頭熱烈歡迎。隨後在媽祖祖廟進行謁祖儀式,並請三媽於祖廟過夜,即是「回娘家」。並前往媽祖出生地賢良港天后宮祖祠祭拜。46

當時政府雖解除戒嚴,但未開放大陸探親、旅遊。鎮瀾宮董事們首次到福建省湄洲島、湄洲媽祖祖廟進行謁祖進香,參加紀念媽祖昇天一千週年典禮,及媽祖石雕像奠基典禮。請回湄洲祖廟媽祖神像(湄洲媽)、石印、香爐和香火、神杯一付(E2 區展示)。 <sup>47</sup>前往媽祖誕生地及莆田賢良港,參觀媽祖故居及勒封天后祠及受封井。回國時,在國大代表陳川和立委劉松藩的協助下,順利入境。當晚,大甲全鎮熱鬧非常,恭迎三媽、與湄洲媽祖入廟奉祀。媽祖回娘家、湄洲媽到鎮瀾宮奉祀,同時也澄清「大甲媽祖」不是由北港朝天宮分靈。展出的照片資料有:

### 1. 民國七十七年湄洲謁祖進香

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>董振雄先生表示:七十六年首次到湄洲及賢良港,路況極差,也沒有賣吃食的,賢良港天后祖廟董事林女士,煮兩顆雞蛋的甜湯當晚餐,讓他非常難忘。

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>董振雄,《心靈原鄉 大甲媽祖進香行》,台中:台中縣文化局,2003。

農曆九月九日,鎮瀾宮董事長王金爐、董監事與信徒組成二百人的進香團。 自湄洲祖廟,舉行謁祖進香,並進行「三獻禮」祭典。

#### 2. 七十八年湄洲謁祖進香

鎮瀾宮與董事與信徒組成二百人的進香團,農曆三月二十三日。舉行謁祖 進香並與湄洲祖廟締結至親廟。

位於湄洲島對岸的賢良港天后祖祠,據說建於宋代。鎮瀾宮與祖廟締結為 至親廟外,並為賢良港天后祖祠聖父母開光安座。聖父母安座儀式,仙遊縣龍井 宮組成傳統儀仗隊,(這些儀仗隊所使用的物件,已在文化大樓展示),向聖父母 表達敬意,並歡迎台灣的鎮瀾宮。同年農曆九月九日,國曆十月八日,鎮瀾宮董 事長王金爐及信徒共四千三百多人,往湄洲祖廟及賢良港謁祖進香。鎮瀾宮將賢 良港天后祠的聖父母積慶公、積慶夫人,恭迎渡海來台奉祀,並帶回致贈書、紀 念旗、印鑑(IP4展示)。

### 3. 七十八年湄洲謁祖進香

農曆九月九日,國曆十月八日鎮瀾宮全體董監事會再度前往賢良港,為鎮 瀾宮所捐贈的媽祖誕生地牌坊,進行剪綵。

#### 4. 七十九年湄洲謁祖進香、捐贈儀門

農曆九月九日媽祖信徒二千多人,參加湄洲媽祖祖廟,紀念媽祖成道一千年慶-媽祖石雕像奠基。鎮瀾宮所捐贈「聖旨門」舉行落成剪綵典禮。祖廟的謁靈亦有台灣的搶香團體-頭香、貳香、參香、贊香。並進行古禮「三獻禮」。湄洲祖廟致贈「中外同聲」朝拜旗幟留念。

#### 5. 八十年湄洲謁祖進香

農曆九月九日,各地鎮瀾宮信徒分會(豐原慈聖天上聖母會、屏東天上聖母會、台中天上聖母會)前往湄洲謁祖進香。

## 6. 八十一年湄洲謁祖進香

農曆九月九日,前往湄洲祖廟賢良港天后祖祠謁祖進香。

#### 7. 八十二年湄洲謁祖進香

農曆九月九日前往湄洲祖廟,賢良港天后祖祠謁祖進香,並於賢良港天后祖祠,主持捐贈的鐘鼓樓起用儀式。

#### 8. 八十五年湄洲謁祖進香

農曆九月九日前往湄洲祖廟,賢良港天后祖祠謁祖進香。慶祝泉州湄洲祖 廟天后宮建宮八百週年。

#### 9. 八十八年湄洲謁祖進香

鎮瀾宮董事會,新任顏清標董事長,鄭銘坤任副董事長。原擬搭郵輪首航 赴湄洲祖廟謁祖進香。農曆一月十八日,國曆三月五日以進香的各組織、儀式隊 伍到莆田市區遶境。因政府政策未能達成,改搭機前往。

#### 10. 八十九年湄洲謁祖進香

農曆六月十四日,國曆七月十五日。原本依宗教交流的目的,以包租船舶的方式經第三地前往大陸謁祖進香。鎮瀾宮在顏清標極力促成海峽兩岸宗教首航,西元二千年大甲媽祖「千禧祈福世紀盛典」湄洲媽祖文化節的活動。最後因政策因素,仍以飛機模式前往。自終止北港進香的「香擔」,再度出現在這次的進香,(圖5-1P2-2)「香擔」前往湄洲祖廟祈添萬年香火,進行「割火儀式」。館方於近期(民國九十五年四月)將香擔、竹籌展示於 IP2 區。

鎮瀾宮首開台灣廟宇先例,在解嚴後,前往湄洲祖廟進香,受到媒體的關注。館方蒐集相關湄洲進香的書籍、報導,陳列於展示櫃中。人間雜誌出版《千年媽祖》報導湄洲進香、《湄州島簡介》、《大甲媽祖紀念捐贈儀門》、鎮瀾宮出版品,《媽祖傳》大陸出版,《今日台灣》湄洲進香報導等。

文化大樓五樓,「天上聖母遶境進香文物展」的展示檔、照片資料,特重湄洲進香。聖父母寶像渡海來台奉祀,賢良港天后祖祠所贈的聖父母印鑑。印鑑即代表地位身份的表彰,聖父母的靈力,到達台灣。鎮瀾宮前往湄洲進香,湄洲媽祖廟所贈的平安符、香火袋(圖 5- IP4-1)(圖 5- IP4-4)。媽祖昇天地、出生地天后祖祠的香火袋來到鎮瀾宮,代表香火媽祖祖廟分靈至台灣。強化鎮瀾宮的香火地

位,並非北港朝天宮的分靈。策展的董振雄先生重視這方面的蒐藏,遂在強調進香的脈絡。湄洲進香儀式是鎮瀾宮的謁祖、巡根之旅、飲水思源。有湄洲的謁祖進香,鎮瀾宮是湄洲祖廟的分靈。也開啟台灣廟宇赴湄洲進香的熱潮,更確立鎮瀾宮在台灣媽祖信仰的地位。

## 五、 E2 區展示物件

在鎮瀾宮的進香歷程中,自日據時代到民國七十六年,鎮瀾宮都是到北港進香,但館方展出相關北港進香的物件數量稀少,僅歷史照片:民國四十九年正副頭家,民國五十八莊儀隊,六十年進香香擔人員(圖 5-IP5-3)。整個展示的重點在新港遶境進香(IP1 區、E2 區展示),和湄洲謁祖進香(IP2 區、IP4 區展示)。

在五樓展示區的中心位置(E2區),1999年泉洲天后宮贈予鎮瀾宮文化大樓落成的紀念物:媽祖出巡時的天后寶座、雕刻精美的鼓亭(圖5-E2-1)。(圖5-E2-2)上層香爐是大甲媽祖遶境進香使用的香爐,下層右側香爐是鎮瀾宮自湄洲祖廟請回的香爐(西元1987),下層左側香爐為鎮瀾宮建醮香爐,(圖5-E2-3)賢良港媽祖出生地天后祖廟贈與鎮瀾宮的香爐,謁祖進香儀式是祖廟與分靈之間香火的傳承,館方展示的香爐即有這層面的意思。(圖5-E2-8)湄洲媽祖昇天千年紀念印鑑。(圖5-E2-9)金屬、玉材質的鎮瀾宮宮印。(圖5-E2-8)2002湄洲島銅印,賢良港祖廟天后宮所贈鎮瀾宮印鑑盒、印鑑(展於 IP4區),(圖5-E2-7)鎮瀾宮第四代與第六代住持印鑑(原本遭盜賊竊取,失而復得,從苗栗警局領回後,加入陳列展示)。策展人藉印鑑說明,廟宇的歷史淵源,企圖解釋大陸媽祖祖廟與鎮瀾宮的關係。

「九宵天上聖母真經」是媽祖信仰思想的詮釋,展示(圖 5-E2-4)鎮瀾宮 所印行的天上聖母經版本。(圖 5-E2-5) 筶。信徒捐獻竹子製筶,而筶與神明溝 通的功具。(圖 5-E2-6) 杯。鎮瀾宮董事在民國七十六年赴湄洲祖廟進香,帶回 台的神杯,(圖 5-E2-7) 每年進香儀式使用「代天巡狩令牌」,及廟宇住持印鑑、 鎮瀾宮宮印,除了張顯媽祖地位,鎮瀾宮的地位詮釋。 (圖 5-E2-0) E 區展示陳列方式

(圖 5-IP5-3) 北港進香

(圖 5-E2-1) 天后座、鼓亭(圖 5-E2-2) 香爐 (圖 5-E2-3) 香爐

(圖 5-E2-4) 聖母經 (圖 5-E2-5) 杯珓(筶) (圖 5-E2-6) 杯

(圖 5-E2-7) 印鑑、令牌(圖 5-E2-8) 鎮瀾宮印鑑(圖 5-E2-9) 鎮瀾宮宮印

(圖 5-E2-10) 神轎頭針 (圖 5-E2-11) 頭旗的旗頭

(圖 5-E2-12) 涼傘 (圖 5-E2-13) 媽祖神轎 (圖 5-E2-14) 日月保駕

傳統廟宇的空間概念以中央為尊,展示的中心位置在說明進香儀式的思維脈絡。展示區中央是媽祖神轎,詮釋儀式進行的隊伍組織,並以 IP2 區的進香隊伍照片與物件,企圖表達儀式的步驟、進香組織、儀式特色、搶香團體。媽祖神轎是整個進香儀式的重心。(圖 5-E2-12)涼傘。也稱華蓋,是古代帝王外出的傘蓋,也是媽祖神轎行進時前導的華蓋。涼傘行進時取以逆時鐘方向轉動,取地球自轉,生生不息之意。涼傘的刺繡內容,上層:八仙-曹國舅、韓湘子、呂洞賓、藍采和、漢鍾離、李鐵拐、何仙姑、張果老。「鎮瀾宮天上聖母」文字。中層:雙獅戲珠。下層:雙龍拜塔。布條:民國歲次丙子仲春吉旦。敬獻者姓名。(圖 5-E2-13)媽祖神轎。神轎頂有避邪的卦網,和「轎頭針」(圖 5-E2-10)一座。小燈兩盞、藍與紅燈,亮紅燈表示休息、亮藍燈則代表行進。神轎內有正、副爐兩尊進香媽,湄洲媽共三尊媽祖神像,千里眼、順風耳兩侍從護駕。神轎內有香爐、淨爐、淨茶、爐丹。還有代天巡狩令牌,大印、五營旗。大轎由八人抬著,其餘有二十人隨時替補,神轎班人員穿著「號掛」。到寺、廟、宮,向廟中的神明行禮,問禮、行禮的儀式,禮行「大小禮」,向前走三步行禮(走三步、蹲),向左三步行禮(走三步、蹲),再向右六步行禮,又回中央行禮,都以左腳起步。

沿著媽祖神轎經過的路徑,信徒會在家門口準備香案。香案上會準備水果、鮮花、香、平安金(金紙)。有的店家準備長椅、椅子上放上平安金(金紙),期待媽祖神轎停放在長椅,將靈力透過金紙,轉化擁有媽祖的靈力。施放大量長炮、沖天炮,來減緩媽祖神轎行進的速度,也意謂歡迎媽祖的到來。媽祖神轎未到時,路上已排著長長的人龍,準備「俊‧轎腳」。透過神轎經過身體上方,帶來福氣與神明庇佑,有時因人潮過多或時間因素,神轎班的人員將黃底黑字的「令旗」放置媽祖神轎門前,意謂隔斷了俗世污濁。(圖5-E2-14)日月保駕。芭蕉扇以「日」、「月」、代表宇宙陽陰力量的意思。芭蕉扇一正面繡有「雙龍朝珠」文字為「大甲鎮瀾宮」。另一面繡有「龍鳳呈祥」文字為「日」、「月」、「天上聖母」。行進時護衛媽祖,所以立於神轎後方。繡旗隊是媽祖神轎隊伍前導(圖5-E2-15)。代表媽祖現身顯靈時,旗海飄揚。繡旗圖案是「龍朝聖母」、「飛鳳吉

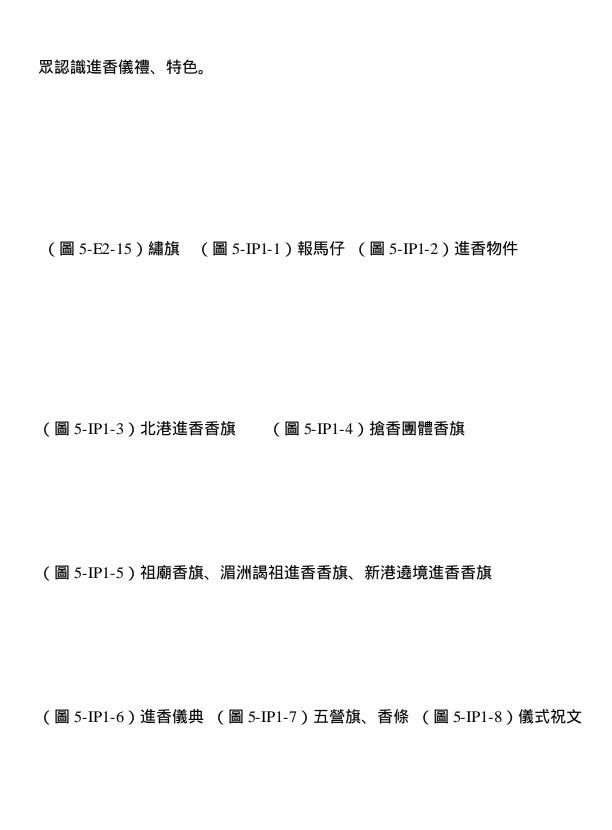
祥」, 色彩以黃、橘色、紅色為主。

IP1 區展示新港遶境進香隊伍組織照片:報馬仔(圖 5-IP1-1) 頭旗、開路鼓、繡旗、彌勒團、太子團、哨角隊、莊儀隊、三十六執士、轎前吹、?傘、神轎、誦經團、受付組、交通隊、清溪救援隊、環保組、自行車隊、機車隊。進香物件:報馬仔的酒壺、鑼、煙斗(圖 5-IP1-2),進香活動背章、遶境進香手冊、工作人員臂章、香條、香火袋、平安符、代天巡狩令牌、五營旗(圖 5-IP1-7)。「五營旗」黃、紅、青、黑、白之(代表天地四方,中一方,即護守地方之旗)。進香儀式樂器:進香儀式音樂隊伍有:哨角隊、轎前吹。展示儀式使用的樂器有哨角、鈸、鑼等。

進香是一種靈力的傳衍。(圖 5-IP1-3)(圖 5-IP1-5)展示空間共展出八組香旗, 詮釋著歷史脈絡:民國四 o 年代的北港進香香旗、七十六年再度赴湄洲謁祖進香香旗、七十七年的新港進香香旗等。香旗詮釋主廟與分靈的關係, 也是廟與廟之間香火的傳遞。關於新港遶境進香的儀式,有八大典禮(圖 5-IPE-6):起駕儀式、祝壽大典、回駕典禮等。民國八十八年連戰副總統, 恭請媽祖安座起駕。起駕儀式-顏清標董事長扶轎、鄭銘坤扶駕,八十八年頭香、貳香、參香、贊香,八十七年的頭香、貳香、參香、贊香,八十七年的頭香、貳香、參香、贊香,八十六年頭香、貳香、參香、贊香搶香團體祭拜。

儀式祝文祈安祝文:天上聖母遶境進香回駕典禮之祝文。(圖 5-IP1-8)這是 民國七十七年首次赴新港遶境進香的祝文:「媽祖畢生施法雨,甘露珍澤有緣民。 降祥救世千餘年,顯赫威鎮我台疆。神德仁慈應人求,台灣寶島永興隆。新港大 甲善緣結,但願情誼千秋在。香火繚繞永不息,鐘鼓遠播萬古傳。」

相關的進香宣傳品有:1999 大甲媽祖文化觀光節的 CIS 企業識別系統、海報、說明書、簡介、紀念 T 恤、中國時報進香系列介紹、縣政府邀請函。書籍報導:台中縣立文化中心出版-大甲媽祖進香、1999 年 TVBS 雜誌-顏清標要作台灣小教宗、大地雜誌-大甲媽祖出巡、民俗曲藝二十五期-大甲媽祖進香傳。(圖 5-IP1-9) 乙亥年進香錄影帶:鎮瀾宮董事會製作進香內容影帶,協助大



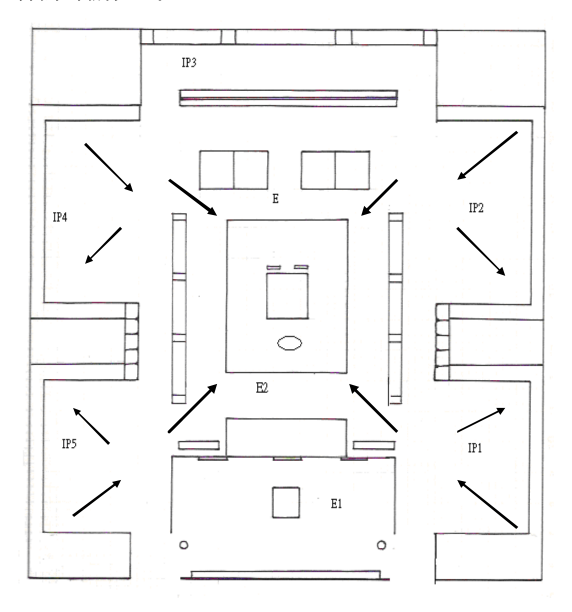
(圖 5-IP1-9) 進香物件、報導刊物、進香錄影帶

# 第二節 遶境進香展示說明

在地方文化脈絡下,鎮瀾宮的文化大樓展示以其特有的思維角度,來詮釋 進香的儀式。展示的意識與分析,要以地方知識來理解,重建展品與場域的脈絡, 展示物件的情境塑造,如戶外媽祖進香香陣隊伍行進。

## 一、 儀式的進行

台灣傳統的建築有三合院或是四合院,三合院正是三面牆的 U 形牆結構。中間的空間成了重心。



(圖 5-1) 遶境進香文物展平面動線圖(S=1/100,筆者繪製)

「天上聖母的遶境進香文物展」, IP1 區是大甲媽祖至新港遶境進香, IP3、IP4 區是赴湄洲謁祖進香的照片與相關文物, IP2 區展示鎮瀾宮組織, IP3 區是鎮蘭宮重要活動照片,中心區域展示媽祖神轎。

四樓的展示空間四周使用 U 形展示櫃,是三片牆面的展示櫃,造成一個區塊。四個區塊所界定的空間,具有一個向心的焦點和離心的焦點。分散到其他區塊和專注於每區塊的展示,同時四個區塊的離心力,也造成力量往中央彙集。造成整個展示空間的重點是:神轎、涼傘。依據策展人董先生的規劃概念:「大甲媽祖進香的過程,沿途的信徒與香客,大家最期待媽祖的神轎。所以,神轎及涼傘放置在展示的中軸,四周展示區詮釋儀式與信仰物件的關係。觀眾進入展場,感受身處儀式行進的樣態。」

#### 二、 香火與香旗

廟宇的主神,分靈到其他的廟宇,分香的神明回到祖廟祭拜為「謁祖」。神明到地方上繞行,驅逐邪靈,庇佑地方「合境平安」,這是「遶境」。早年大甲媽祖每年到北港的朝天宮「謁祖進香」。並進行「割火儀式」,從朝天宮的「萬年香火」香爐中,取得香火。意謂自香火興盛的廟宇取得靈力,再回到鎮瀾宮,添加到大甲媽祖的香爐中,稱為「添火儀式」。

「媽祖遶境進香展示」陳列眾多香爐。有湄洲進香時的香爐,遶境進香的香爐等。香爐的蒐藏展示,詮釋鎮瀾宮與湄洲祖廟「本身與分靈」的關係。回到祖廟,通過「過爐」「割火」(掬火)的行動來保存媽祖的靈氣。展示中進香的「香火擔」、謁祖進香的隊伍,這是詮釋鎮瀾宮的「香火」的脈絡,建構祖廟與「分香」子廟的關係。五樓展示少有北港進香的資料,取而代之是湄洲進香。展出湄洲祖廟香火袋、賢良港天后祖祠香火袋。意謂前往祖廟進香,從祖廟的香爐中取回香灰,表示分出「香火」。鎮瀾宮與大陸的祖廟有直接的淵源。

「香火」代表人與神明間靈力的交感。對於「香」的取得,反應信仰的情感。「香」、「火」也傳遞神明的靈力。展示進香的香旗有:北港進香香旗、湄洲進香

香旗,遶境進香香旗。謁祖進香是承接祖廟的靈力。參與遶境進香的信徒,在隨大甲媽祖進香的過程,途中經過七十二間廟宇。每到一間廟宇,對廟中奉祀主神,進行人對神的香火儀式。到廟點香「燒香」祈福,將香火袋或靈符、香旗在香爐上繞三圈,以薰附香火的靈氣。到其他廟宇拜拜稱為「進香」(也有信眾說「燒金」台語)。信眾「隨香」跟隨神明進香或割火儀式,除了可以沾染靈力,也是向神明祈福或還願。進香的過程中,香客行進、到達廟宇、點香、拜拜、綁符於香旗,香旗在香爐上繞三圈,再到下一個廟宇。儀式不斷的重復,再度強化進香心理的強度。

「進香」與神明的「香火」與「靈力」有關。信徒們不辭勞苦隨媽祖進香,除表達誠心之外,直接薰染媽祖的靈氣。而信徒手上香旗與靈符,在熏染「香」後,靈氣載附在香旗,成為聖物。「香」這也成為儀式行進的記錄。手拿香旗,香插在香旗頂,持「香」返回,一路香火不滅,象徵香火不熄。<sup>48</sup>落馬儀式後,香旗加以包覆,避免回家途中,「香」的靈力散去。

香旗除了香火靈力的負載,也是一個家庭親情的背負。一戶一支香旗,三角香旗的直邊,書寫家中地址和戶長的姓名。老舊的香旗,都蘊藏為家人祈福的深刻情感。往往是父親為孩子的學業進香;媳婦代替年老的婆婆,為全家健康平安而隨香。49

神明與神明之間的交會是「會香」。在大甲媽祖神轎到達前,「報馬仔」會先到達告知廟宇的神明。宮廟也會請出陣頭,甚至神像前去迎請大甲媽祖,稱為「參拜」自大甲到新港去與回的路程,鎮瀾宮的媽祖神轎停留於七十三間廟宇,較長的時間為「駐駕」,「停駕」是短暫停留。

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>黃美英,「香火儀式的象徵與意義」《臺灣媽祖的香火與儀式》,頁 202,台北:自立晚報,1994。 <sup>49</sup>筆者訪談香客鄭玉園女士:「我先生陪我進香二十年,他過世多年了,香旗我還是不想換新的。」 她看著香旗,思念之情溢於言表。

訪談香客蔡長德先生:「我進香是為了在維也納大學念音樂碩士的女兒,已經留學八年了,希望她早日學成。」香客王先生只有二十歲,苦笑的說:「我們家每年都要有成員隨媽祖進香,今年輪到我啦!為全家人祈福啦!」

#### 三、 階序的詮釋

民間傳統相當重視家族子孫的繁衍,稱為延續香火。香火代表子嗣的延續,或說「傳香煙(台語)。分香和中國家族祭祀的擴散有關,分香建立一種「階序」的結構。分香的概念也存在民間宗教信仰的系譜上。

文化大樓的文物陳列:遶境進香的香爐,湄洲進香的香爐,媽祖出生地賢良港天后祠的香爐。反應鎮瀾宮與湄洲祖廟、賢良港天后祖祠的香火階序。為什麼不展示北港進香的香爐?甚至北港謁祖進香展出內容極少,最重要的北港進香的「割火儀式」也未在陳列。因為湄洲祖廟才是鎮瀾宮的香火源頭,這是鎮瀾宮認定的香火淵源、脈絡。以湄洲謁祖進香說明鎮瀾宮的香火關係,鎮瀾宮不是北港朝天宮的分靈。

#### 四、 進香的隊伍

「天上聖母遶境進香文物展」, 根據展示 IP1 區展示內容, 說明進香隊伍行進順序:

1. 探子馬:俗稱報馬仔,古代行軍,或官府出巡,必有前開路、察探,通報消息者。今演變成神明出巡之探路先鋒。報馬仔主要的任務是走在迎神隊伍前面,察看前方的路況是否安全,隨時回報主神路況。沿途敲鑼,告訴信眾,遶境進香的隊伍即將到達。

報馬仔服飾: 戴老花眼鏡(看得清事物真相)、留燕尾鬍、身穿黑衫,代表他年長而德高望重、;肩挑紙傘(常期行善),後掛豬蹄(長生肉;知足長樂),旱煙斗(感恩報恩),韭菜(長生菜;久久長長)、裝壽酒(壽久)的錫壺(惜福祈福),前提銅鑼(勸人向善);身披羊毛襖,一腳因生瘡(不揭人瘡疤),而捲上褲管,褲管呈高低狀(不說人長短),一隻腳穿草鞋,但另一足赤腳(腳踏實地)。信徒爭相求換:壽酒、豬腳、韭菜。充滿人生哲學,民間美學意涵。

2. 頭旗、頭燈、三仙旗:頭旗上寫「天上聖母」的黃色方旗。進香團的代

表旗。約四公尺長之三叉戟,鑲有葫蘆頭,供插香用。頭旗之任務,代表大甲鎮瀾宮,向恭迎的團體回禮,及沿途經過的廟宇致敬。頭旗是隊伍的開路先鋒。頭旗只掛在鎮瀾宮左邊的龍柱上,頭旗朝前不朝後、不放於地面,以避免地面的穢氣。

三仙旗則是頭旗的副手,所以「頭旗前、三仙旗後」。三仙旗中為黃色三仙旗代表天上聖母本尊,左右二支三仙旗為青色,中間為黃色三仙旗,都繡有「龍鳳朝拜」。繡旗面朝後、不朝前,旗不落地。所以休息時,旗暫置於執旗者的腳背上。「頭燈」位頭旗兩側,是黃色燈籠。人員衣著卡其色「號掛」,書有「大甲鎮瀾宮天上聖母」。

- 3. 開路鼓:以演奏南管樂曲作行進的開道,演奏「千里元」「百家春」等。以腳踏車載「大甲鎮瀾宮,遶境進香」標示牌一面,後載二小鼓,擊鼓手一人,大鑼手一人,敲鈸手一人,吹哨吶者三人,合計七人。人員衣著卡其色「號掛」。
- 4. 大鼓陣:大鼓陣有大鑼、大鼓、嗩吶、胡琴、大鈸,配合大鼓節奏行進。
- 5. 繡旗隊:繡旗所組成的隊伍,全由女性組成。繡旗為三角形,繡有「龍朝聖母」或「鳳朝聖母」圖形。成員身穿「號掛」,頭戴斗笠,持繡旗,行進時成兩路縱隊,遇廟陣頭須行禮。
- 6. 福德彌勒團:由「彌勒羅漢福德神」、「達摩羅漢」、「古佛羅漢」,代表福、禄、壽。另有「福德神」與「玉女神佛」等大型神偶組成。
- 7. 太子團:太子團除了表演增添熱鬧氣氛外,亦有護駕之責任。「太子爺」身背五營旗,持「火尖鎗」,「濟公」手拿酒瓶和扇子,以喝酒與醉步行進。太子踩七星步,以「之」字型前進。向左前跑跳,身體下壓,抬腿旋轉,代表七星中

的一顆星,再往右前方。如此反覆共七次,表示踩過七星。

- 8. 神童團:綠衣神童代表「招財」,綁一髫髻,手拿扇和拂塵;粉紅衣神童代表「進寶」,綁二髫髻,手拿扇和令旗。行進時蹦蹦跳跳,左搖右晃。
- 9. 哨角隊:「號頭哨角、除妖避邪」。整個隊伍前方有三面旗幟、兩面鑼、其餘為 L 型的號頭和直式的哨角所組成。哨角的聲音十分低沉,任務在開路驅邪,宣示主神將來到。兩人扛的大鑼一面,三面一人提的小鑼,八支哨吶緊急時鳴響。吹奏時將哨角平舉,往上抬再降下。源自古代帝王出巡,按十三省出巡,鑼聲十三響。哨角吹奏,代表「遊縣吃縣,遊府吃府」,宣示主神神威。哨角吹奏依鑼聲指示,鑼聲單擊十一下,連續兩下,則吹奏。遇墓地或喪家時,必須敲快鑼,哨角吹,代表呼喚兵將近身保護、驅趕邪魔之意。
- 10. 三十六執事:三十六執事是神明出巡的儀仗隊,主要任務乃是保護安全以及 肚大聲威之用。代表神將執行軍務,管轄天界、人間、地府。三十六執士穿著「號掛」排成兩排。可分為兩部分,前半部拿「彩牌」,上面書寫著「肅靜」、「迴避」、「天上聖母」、「遶境進香」、「風調雨順」、「國泰民安」,共十二面,平時擺置於廟中兩側,期盼民眾遵守,增加廟內的莊嚴肅穆。出巡時向信眾們宣告大轎、主神將到,民眾遵守指示。

執士隊的後半部,有大、小兩組十八種武器,即俗稱「十八般武藝」之意。 龍頭拐排列在最前,傳說是乾隆皇帝所賜,有避邪之用。武器種類有:「龍頭杵」 「偃月刀」、「大斬刀」、「蛇矛鎗」、「鳳尾叉」、「方天戟」、「鈞鐮鎗」、「如意鎗」、 「月牙鑵」、「文筆手」、「朝天鐙」」、「三尖刀」、「六角杖」、「服妖劍」、「掌日杵」 「龍頭拐」、「鳳尾扇」、「旨印璽」共十八件。小組兵器有「龍頭杵」、「七星刀」、 「九環刀」、「火尖鎗」、「三股叉」、「單矛戟」、「罩鈞鎗」、「梨頭鎗」、「鰲魚斧」、 「武環手」、「立瓜鎚」、「三尖鎗」、「降魔抓」、「伏魔銼」、「掌月杵」、「鳳頭拐」、 「鳳尾扇」、「五營令」共十八件。各式武器,共三十六支,即三十六天罡,代表 護衛媽祖的將士。

- 11. 莊儀團:千里眼和順風耳是媽祖的侍從神。頭掛「篙錢」,手握「手錢」,都是一種吉祥符,特別對嬰孩啼哭,有安神作用。千里眼和順風耳為媽祖的首席護駕,其地位的崇高。千里眼和順風耳兩神像行進時手左右搖晃,頭上「篙錢」若有掉落,民眾會爭相撿拾。
- 12. 轎前吹:樂器有嗩吶、小鼓、小鈸,通常在人多處或入廟時吹奏。行程中邊走邊吹,入廟時則立於一旁吹奏,待大轎入廟後,再隨大轎啟程,快步走時則不吹奏。
- 13. 馬頭鑼:馬頭鑼是指揮的功用。馬頭鑼是兩面鑼,位於涼傘前左右兩側。響亮的鑼聲,有驅邪除煞功能。平時為單擊十一下,連續兩下。若遇到喪家、墓地、過橋、地下道時,就敲亂鑼(連續敲擊),直到通過後才恢復正常。
- 14. 凉傘:涼傘是古代帝王出巡時的「華蓋」,顯示出巡者的地位崇高,意在給媽祖遮陽歇涼之用。行走時,由一個人手持並旋轉。
- 15. 大轎班:進香之主角,神轎由細藤編織而成,外披彩繡,轎內有正、副爐兩尊進香媽,湄洲媽共三尊媽祖神像,千里眼、順風耳兩侍從護駕。內有香爐、淨爐、敬茶、爐丹。早期是正、副爐主,輪流行走大轎前,現在則是董事會的董事們,或政治人物,地方人士參與。大轎由「大轎班」人員負責,因為抬媽祖神轎,會得到好福氣,每到一地區,協助抬轎成了重頭戲。行走於神轎後方,俗稱芭蕉扇的日、月保駕扇。
- 16. 宣傳車:擔任宣導、廣播、開路等工作。司機兩人作輪班。

- 17. 交通隊:負責遶境進香路境勘察,確保進香隊伍、香客安全。
- 18. 頌經團:擔任每日鎮瀾宮的早、晚課,廟宇活動,遶境進香的誦經祈福工作。
- 19. 符令員:遇民眾擺放香案,皆壓符,給予鎮瀾宮的大甲媽祖符籙以祐平安。
- 20. 自行車:自行車隊成員皆穿著白襯衫、卡其褲,紀律嚴明,在媽祖進入宮廟時,排成兩排,以自行車築成車牆,以維持秩序。
- 21. 機車隊:以機車組成進香團隊,近年機車數量以增至五百台左右。
- 22. 清溪救援隊:救援隊主要在支援各種急難災害。每年媽祖進香時,支援交通秩序維護的工作。
- 23. 環保組:參加進香的人數眾多,難免留下大量垃圾。在遶境進香經過之處,環保組的人員打掃環境,保持環境清潔。目前已取消。
- 24. 服務人員:交通隊、醫療小組、環保清潔隊、茶水車、沐浴車、香客服務車 (功能是接泊香客)等,這些都在媽祖遶境進香的隊伍之列。

## 五、 進香時間步驟:

展示中藉照片陳列, 詮釋進香的儀式的時間流程:

1. 神聖時刻的決定:

每年元宵節的晚上,由大甲鎮瀾宮董事會董事長代表向媽祖擲答:,決定大甲媽祖遶境進香時間。一般由三月一日(農曆)零時開始問起,先選定日期,再

## 2. 告知進香時間 - 插頭旗、貼香條

決定時間後,將「頭旗」請出,並燒香向媽祖請示後,將「頭旗」插綁在於正殿龍柱,這是告知大眾進香的訊息。在大甲、外埔、大安、清水,及媽祖遶境進香所經過之地,如彰化、大肚、西螺、新港等地,沿路貼「香條」,告知民眾鎮瀾宮進香的訊息。

## 3. 進香的準備時間 - 中介儀式

信徒都認為,參與進香,須誠心,媽祖才會答應參加進香。如果是還願、或參加繡旗隊、大轎班等進香隊伍,須先向媽祖擲筶,得到媽祖的允許。家中有喪事或作月子的女子,不得參加進香。參加者大多是還願,感念媽祖的恩澤。老香客說,「媽祖不允許,也自有祂的道理」。這正是進香不同於一般的健行或表演活動。

進香前三天, 欲參加的信徒、香客要吃素食、禁房事。還願者或首次參加進香者, 須準備新衣, 特別是貼身衣物, 這是滌濯過去污穢的意思。當香客在購買新衣, 或準備進香所須物品、茹素, 是進入神聖儀式的準備。這段準備時間, 心中自然會懸念著「進香」這件大事, 對神聖儀式更加期待與崇敬。由世俗到神聖世界的轉化準備, 即儀式的中介性。

### 4. 儀式的時間、空間特質

起駕儀式後,八天七夜的儀式展開,除了起駕、祝壽大典、安座儀式,三大儀式是固守時間,其他的儀式時間均可以彈性移動。

香客的參與時間,各有不同。有的送媽祖鑾駕出大甲;自大甲到沙鹿步行; 大甲到彰化;有的只參加在新港的祝壽大典;更有大甲到新港或是西螺到新港 等,各種天數行程的時間配置。但以參與新港的祝壽大典(俗稱拜祖)為重頭戲。

進香儀式的行進的時間包括夜間。<sup>50</sup>例如:執士隊、繡旗隊等進香隊伍,分為甲、乙兩班,每三、四小時輪流。但是,對於步行的香客,就依體力自行調整休息。

廟方在時間上以天干地支書寫,當群眾離開俗世,以下一站的廟宇作為行進目標時。這是從日常的生活的時空,抽離出來,進入一個異常的時空隧道。可使香客的感覺進入一種非現實的氛圍。時間不用刻度,時間用休息的廟來劃分。以走過的空間,仗量時間。可整個進香的過程,隨眾行進,容易抽離原有的生活現實,進入另一個神聖時空。參與進香的香客,只需隨大轎。香客或儀式隊伍前行。行動操於他人的情況,容易產生從眾的情況,去除自我,跟隨著團體行為。行進時大家以香旗,鎮瀾宮的符錄或臂章作為識別。香客們互助、加油打氣,討論進香的緣因,媽祖的感應或靈驗事跡。路上有金紙(平安金),或交通隊人員指揮,作為行進的標記共同創造儀式場域。

進香的路境是儀式空間,感受與媽祖靈驗的神聖體驗,也是一個神聖空間。 「起駕儀式」引導香客離開現實空間,「安座儀式」香客再度回到現實的時空。 這也是儀式的開啟與結束。五樓遶境進香的展示空間,企圖以媽祖神轎為中心, 創造進香隊伍的中心。

#### 5. 進入神聖時刻(八大典禮)

進香的儀式有: 祈安、上轎、起駕、駐駕、安座等儀式。除了新港的祝壽 大典外, 一般信徒大多無法參與。

### (1) 祈安典禮:

-

<sup>50</sup>見附錄 5. 乙酉年、丙戌年進香時間預定表。

<sup>51</sup>張珣,《文化媽祖 台灣媽祖信仰研究論文集》,台北:中央研究院民族學研究所,2003。

2005年四月九日,即出發前一天下午三點舉行。祈安典禮:備妥各項祭品, 藉由誦經、讀疏文的過程向天上聖母稟明今年遶境各項事宜。

## (2) 上轎典禮:

2005年四月九日,即出發前一日下午六時,舉行上轎典禮。由政治人物,請天上聖母登上鑾轎<sup>52</sup>。爐主媽、副爐主媽、及湄洲媽參與遶境進香。此時,廟前廣場有陣頭的表演,為稍後的起駕暖身。工作人員會一再的要求控制時間。

進香前,信徒會到廟前進行「起馬儀式」,出發前都到鎮瀾宮上香,告知媽祖自己將啟程進香,請求護佑一路平安。香客將所攜帶的香旗「過香煙」,並且鳴炮,不過目前大多香客已省略鳴炮。

### (3) 起駕典禮:

工作人員透過廣播,並倒數計時。廟前放三次的電光炮,子時一到,鐘、 鼓齊鳴,廟方並施放煙火。例如 2005 年四月十日子時即星期六的晚上十一時。

媽祖起駕的時間是絕對準時。當媽祖神轎起駕的那一刻,正式前往新港奉天宮,由鎮瀾宮的董事長及政治人物扶媽祖神轎。香客們也起程進香,大甲、外埔的信眾會持香,恭送媽祖至大甲水尾橋,大安鄉的居民則在大甲溪橋旁,恭迎媽祖。

依鎮瀾宮事先安排的路境行進,停駐所安排的廟宇。駐駕典禮:在媽祖遶 境的路程中,在不同地區的廟宇駐駕,停留的時間都不長。但時間常有延誤,神 轎依舊停駕,行禮儀式結束,駐廟片刻,或立刻起駕。依照進香時刻預定表,再 起駕到下一個廟宇。

#### (4) 祈福典禮:

經過三天的跋涉,2005年四月十三日,媽祖神轎抵達新港,在新港市區遶 境後,進入新港奉天宮。入宮後,媽祖神像離開神轎,登殿安座。這是整個進香 儀式裡,駐駕時間長達一天。隔天凌晨五點,在奉天宮大殿舉行祈福儀式,舉行

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup>這些政治人物的參與和當年的政治選舉,往往有密切的關係,例如九四年的上轎儀式,各黨有意參選台中縣縣長的參選人,全員到齊。

點光明燈、拜斗的儀式。

## (5) 祝壽典禮:

第四天,繼祈福典禮後,上午八時,舉行媽祖祝壽大典。各地的信徒,有的早上抵達新港,或徒步跟隨媽祖進香三天,一同參與新港奉天宮的祝壽大典。信徒聚在奉天宮廣場,周邊道路全部擠滿香客,香客手中的香旗,成為壯觀的旗海。祝壽儀式開始,司儀一聲「跪」,數萬人同時跪下,人心的凝聚是儀式的最高點。

#### (6) 回駕典禮:

第四天晚上,回駕典禮是請聖母登神轎,回鎮瀾宮。典禮最後由新港奉天宮 恭送大甲鎮瀾宮天上聖母回駕。從駐駕、祈福、祝壽到回駕,四個典禮都在新港 奉天宮舉行。

(圖 5-1)左至右:神轎行禮、祝壽大典、回駕典禮、倰轎腳。53

## (7) 起駕回鑾:

媽祖神轎離開新港返回大甲,在第五天的零時起駕,信徒再度展開四天的 跋涉,去與回的路徑並不完全相同。各地信徒迎轎、駐駕的儀式、信徒倰轎腳儀 式依舊展開。

## (8) 安座典禮:

經過八天七夜之後,整個媽祖遶境進香活動即將結束,當天媽祖回到大甲 鎮瀾宮,恭請媽祖回宮安座,約第八天晚上九點以後。大甲的居民,則在家宴請 賓客,作為慶賀媽祖進香歸來。

94

<sup>53</sup>圖片為邵俊富先生攝於 2006 年媽祖遶境進香。

### 6. 八大典禮的儀典內容如下:

- (1) 儀典步驟:鳴炮、鼓三嚴、祭者就位,上香、獻花、獻果、獻茗、獻財帛、行鞠躬禮(或行叩首禮) 誦經(或獻疏文、或讀祝文) 禮成、鳴炮。
- (2) 獻物意義:獻香(無為)獻花(自然)獻燭(順化)獻茗(清淨) 獻帛(祈福)壽麵(多福)壽桃(多壽)發粿(多財)
- (3) 供品意義:薑(山珍佳饌)鹽(海味佳饌)紅棗(早生貴子)蓮子 (年年有餘)花生(豐年泰康)柿粿(科舉及第)福圓-龍眼乾(禄命長生) 香菇(祈求幸福)栗子(有志竟成)桔餅(大吉大利)冬瓜(吉事呈祥)冰糖(亨運利貞)。<sup>54</sup>儀式表達對生命的祈福,民間祈福吉祥的美感詮釋,對上蒼的感謝。

## 四、 儀式的贊助者 - 搶香團體

所謂的搶香團體,可以在媽祖回到大甲安座典禮前,就先進行祭拜、插香的儀式,向遠行而返的神,獻上第一炷香,意謂可以得到最大的福佑。搶香的名單在元宵節公布。列名為「頭香」、「貳香」、「參香」、「贊香」,搶香的團體為歡迎媽祖歸來,有熱鬧場面的義務。搶香團體會聘請陣頭、戲團等隊伍。55

民國六十年,開放大甲五十三庄以外的團體參加。到了民國七十九年,再增加禮聘「贊香」團隊。自從進香改為財團法人大甲媽祖進香的形式,參加搶香的順序,由董事會協調而形成。<sup>56</sup>當然亦有為了面子問題,協調不成,產生糾紛的情況。搶香團體向大甲媽祖遶境回鑾,敬獻第一柱香,儀式行進的隨駕順序為頭香、貳香、參香、贊香,也是上香的順序。搶香團體要場面熱鬧也是顧全面子,場面當然要盛大,所以花費都以百萬計。

## 五、 鎮瀾宮的組織與政治關係

<sup>54</sup>進香隊伍、儀典資料:董振雄,《心靈原鄉 大甲媽祖進香行》台中:台中縣文化局,2003。

<sup>55</sup>張珣,<儀式與空間>載於《文化媽祖 台灣媽祖信仰研究論文集》,頁:46,台北:中央研究院民族學研究所,2003。

<sup>56</sup>董振雄,《心靈原鄉 大甲媽祖進香行》,頁:144,台中縣文化局,2003。

鎮瀾宮的組織從最早的禪師住持、大甲、外埔、后里、大安等鄉鎮長,鄉鎮代表推舉管理委員會,到一九七八年的財團法人制,董事會組織。文化大樓展示中陳列禪師印鑑歷屆董事會成員照片。進香的組織與鎮瀾宮的組成有密切關係

#### 以下谁香組織與變遷:

- 1、一九七四年前,大甲媽祖的進香是爐主主辦進香的事宜。正爐媽及副爐媽參與進香,爐主由民眾以向媽祖擲筶產生。由正,副爐主各負責一尊媽祖像的安奉。進香的事宜協調,經費由爐主負責籌措。
- 2、 一九七四年至一九七七年,改為管理委員會主辦,地方自行捐獻進香費用。
- 3、 一九七八年至今, 進香為財團法人主辦。57

不論委員會到董事會,組成有地方士紳或民意代表,財團法人制度的鎮瀾宮,董事會的運作也影響了進香儀式,大甲媽祖進香儀式的規模龐大、人數近十萬人的宗教活動,沒有廣大的人脈,動員力的董事會,很難成就完善的進香儀式。如同民意代表選舉般,也表示在地方上匯集人脈。

在清代,政治支持宗教信仰,應用宗教信仰輔助地方管理。今日,政治人物藉宗教活動建立人氣,各黨派的政治明星也為宗教活動加溫。不論是起駕或護駕,參與鎮瀾宮的活動,表現政府或民代對地方事務的重視。當年董事長顏清標力挺宋楚瑜選總統,自此年年起駕儀式,都由宋楚瑜與顏清標扶轎護駕,其中微妙關係,不可言喻。鎮瀾宮也利用政治人物,強化鎮瀾宮地位。鎮瀾宮香火鼎盛,受到朝野的重視,也是台灣媽祖信仰的重鎮。

## 第三節 步行進香的特質

•

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>黃美英,<進香的演變與香客特徵>載於《臺灣媽祖的香火與儀式》,頁:164,台北:自立晚報,1994。

進香是台灣民間信仰中普遍的活動,現今交通便利,各地都有搭遊覽車的 進香活動。往往是拜拜兼旅遊,旅遊兼購物,進香團也是台灣特有旅遊形式。現 今僅大甲鎮瀾宮和通宵白沙屯拱天宮,仍保有徒步進香。每年大甲媽祖遶境進香 活動,儀式規模最大,進香的地點固定,進香團體最多,以徒步完成,且最受大 眾關注。步行進香的特質有:

#### 一、 進香儀式是生命的實踐

参加大甲媽祖進香活動的香客,很多是為了還願或謝恩。隨香一段路程,意謂著生命中的責任或榮耀。還願就是以三年為單位,因為「有一就有二、無三不成禮」。常有香客一走就是三年,甚至五年、十年。參加進香需要得到媽祖的同意,當信徒向媽祖請求某件事,對煩惱的抒發及求得解決事情的勇氣,讓自己感到不孤單,得到助力。還願,則是信守自己的諾言。參與進香者須誠心的懇求,媽祖才會答應參加進香,也是感念媽祖的恩澤。老香客說,「誠心求媽祖,婆,自有安排」。58

參與進香者必須遵守進香的禁忌:進香前三天,香客要食素食、禁房事。 準備新衣,意謂滌濯自我過去污穢、清淨的意思。為了進香而購買新衣、準備物 品、茹素,徒步進香者甚至為此鍛鍊體能。這是自己將進入神聖儀式的準備。準 備時間,心中自然懸念著進香大事,更加重對神聖儀式的期待與崇敬。這是儀式 的中介性,由世俗到神聖世界的轉化準備,準備進入神聖儀式。

#### 二、神聖空間的創造

大甲到新港的遶境進香路境是一個神聖儀式空間。以媽祖神轎為中心,數萬香客的進香隊伍,綿延數公里。參加進香香客出發前,到鎮瀾宮上香,告訴媽祖

<sup>58</sup>例子一:筆者訪問鄭玉園女士,他已參與進香三十年。一生勞苦,每每無助時,祈求媽祖後,都有貴人相助。因此三十年來他除了家中有喪事,不能進香外,年年都求媽祖讓他參與進香。例子二:筆者在進香時,聽到一位參與進香的黃先生談起,今年是還願的第三年。當年撰寫碩士論文面臨絕境,即重新更改論文題目的窘境時,請求媽祖協助,沒想到問題居然出現轉機,且順利畢業,目前博士班的學生,他也特別強調,進香的行進,讓他對生命有新的體會。例子三:在大甲從事服務業的黃小姐時提到,他的阿媽是進香十多年的老信徒,去年參與進香前向媽祖擲筶,但媽祖不允許老阿媽前往。雖然失望,但亦遵守媽祖的指示。真是巧合,就在大甲媽祖進香的第四天,阿媽因急症住院開刀,老阿媽驚嘆媽祖的慈悲與靈驗。

自己即將起程,護佑平安,並感謝媽祖的恩澤。香客會攜帶廟中的平安符,行進時帶著香旗,帽子上貼著鎮瀾宮的平安符。

進香以香、符籙作記錄、大甲媽祖進香的儀式中信徒及香客,在行進各廟宇, 最重要工作是「?符籙」「過香煙」蓋廟章於香旗。「過香煙」得到神明的福佑, 藉著符錄傳遞神明的靈力、庇佑。香旗上綁著符錄,<sup>59</sup>會經過七十多家廟宇,所 以香旗上的「符」非常可觀。符錄是參與儀式的記錄。行進時,大家以香旗、符 錄、工作人員臂章、香條作為識別。

大甲媽祖以靈驗著稱,大甲媽祖便有「雨水媽」或「過水媽」之稱。會先下 些雨,天際出現霞光。香客們說,雨水是為媽祖接駕,先清洗道路。行進是為了 「送媽祖」或「跟媽祖走」,而回程是「接媽祖」。行進成了壯大媽祖神威的誠心 表現。行進空間是重複當年宗教經驗,步行在媽祖顯靈的土地上,土地與媽祖的 神靈結合。

香客會認為與媽祖神靈同在,是非現實的時空,籠罩在媽祖的眷顧與法力之下。腿痛、腳起水泡,香客都設法護理,以便繼續行進。「媽祖婆會保佑的,不用擔心。」大家雖不相識,彼此鼓勵加油,訴說自己進香的經驗。沿途信眾已擺設香案,準備鞭炮,迎接媽祖,提供香客飲食。建構朝聖路徑,共同創造「朝聖」的經驗歷程。

媽祖的神轎,將廟宇的裝飾,如:八卦、太極、八仙、龍、鳳等,祥瑞圖案 充斥於進香儀式。戶外的進香儀式空間,除了感受神聖體驗,成為一個神聖空間。 1、 獻餐結緣

沿途的民眾準備香案恭迎大甲媽祖,也還會準備食物,各種飲料茶水等, 很熱情請香客飲食。有人貼心的準備酸痛貼布,或提神的薄荷油等。信眾都是自 發的參與,甚至強調得到媽祖的同意,為媽祖服務為榮。<sup>60</sup>遶境進香的隊伍之列, 有醫療小組、茶水車、沐浴車、香客服務車(接泊香客)等。

-

<sup>59</sup>李銘崇、李仲岳、<沿途廟宇符錄>載於《大甲媽祖遶境進香》,頁:39,台中:台中縣文化局2002。

媽祖信徒準備熱食,或各種飲料茶水。很熱情的邀請飲食,都是雙手奉到香客的面前。但不會說,接受我的招待,而是說:「讓媽祖請客喔!吃個媽祖的平安茶吧!」香客拿了茶水、食物,除說聲謝謝外,會說「祝你平安、發大財!」。而施與者一定會說:「大家發財」或「大家平安」。決不獨占福澤。因為心量大,福報才大。香客會再一次深受媽祖恩澤的感染。

在深夜,路旁的店家都已歇息,卻特意在騎樓點著燈,放著茶水、麵包、椅子、有的還備妥蚊香。給深夜,還在行進的香客休息的空間。有人大方讓出自己的房舍,提供香客休息、盥洗。以眾人的力量,共同創造恩澤而溫馨的神聖空間。

#### 2、 進香的禁忌

參加進香的香客,進香前都會到媽祖廟,向媽祖懇求同意參與進香。同時 家中遇到不潔之事,如喪事則不得參加。

關於進行準備工作,出巡進行的前三天先茹素,進香的過程中大部分的香客會茹素,還願者會著新衣進香。進香途中要慎言,不說謊、不與人爭執、不嘻笑、不歹嘴(怒罵之語),保持虔誠的心,保持心靈的平靜,盡量思維媽祖的德澤。忘掉世間瑣事確保身心清靜,行進的這八天不喧嘩,不飲酒,不與異性接觸。

#### 3、 身體體能與耐力的挑戰

進香路程共三百一十六公里。對以步行參與進香的香客而言,是毅力的挑戰。第一天,大甲到彰化的路程,因進香路線捨縱貫公路,繞行產業道路、村落,以每小時四至五公里的步行速度,大約須要十四小時。第二天,自彰化到西螺,步行約十七小時。第三天,自西螺到新港,步行十五小時,因為累積前兩天的疲憊,這一天的行進最辛苦。進香途中到廟宇祭拜時,作短暫的歇腳。香客必須拿捏自己的體能狀態。當全身肌肉酸痛、睡眠不足,睏得瞇眼行進,幾乎要放棄時。老香客告訴你,只要有誠心,媽祖會協助完成。<sup>61</sup>

99

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup>初次參與步行的香客,往往八天的時間,都在對抗腿痛;老香客反而健步如飛。筆者參與步行 進香時,第二天走到彰化溪州鄉,雙腳都起了大大的水泡,疼痛不堪。詢問其他老香客:「大家

沿途有香客服務車,都可以乘坐,開車的香客也都會接受香客隨車。當然, 也有堅持不坐車的香客,來表達信仰的誠心。忍受天氣陰晴冷暖不定,有時夜裡 氣溫驟降,大家以穿著雨衣來保暖,休息時間短暫,又長時間行進。<sup>62</sup>步行的香 客是依賴毅力,以誠心完成對媽祖的承諾。

進香過程是神聖經驗,一種神聖的催化。直到祝壽儀式是整個活動的高潮, 直到回到鎮瀾宮的安座大典,再由神聖轉為日常的生活。整個進香的空間是一個「中介」、「過度」的空間。中介及過度的兩端及是世俗、日常社會的結構。進香客離開家,進入神聖空間,香客們超越原有的時間及空間經驗;超越原有地區性及空間性,進入異於世俗的朝聖之路。

(圖 5-2)左至右上:進香是誠心的表現,途中休憩喝薑茶,香客的推車, 獻餐結緣,與自然同在,夜間行進。(筆者、邵俊富攝)

步伐輕鬆,如何施力,才能不起水泡,腿不酸不痛呢?」大家笑說:「怎麼會不酸痛!只是不去想它罷了。」

<sup>62</sup> 從進香時間預定表的路徑及時間可以發現,並不像我們日常生活一樣有長時間的睡眠或休息時間,老經驗的香客,都會行進在媽祖神轎之前,以便爭取較長的休息時間。如果一直跟隨媽祖神轎旁,當大轎班的人員換班,且夜晚人煙稀少快步前進,會產生脫隊的現象。

## 第四節 儀式與美感經驗

## 一、 進香儀式隊伍是以善為涵養

「美」的定義:透過感官對具象事物採取種態度,使主體產生愉悅。文化脈絡中對於「美」的定意,以中國文字對「美」的認知。許慎的《說文解字》以「羊大為美」。羊大為美是一種感官上的感受美好。根據李澤厚以金文甲骨文的早期字形來看:

「美的原來含義是冠戴羊形,或羊頭裝飾的大人。(『大』是正面而立的人,這裡指進行圖騰扮演、圖騰樂舞、圖騰巫術的祭司或酋長),他執掌種種巫術儀式,把羊頭或羊角戴在頭上以顯示其神秘和權威。「美」字就是這種動物扮演或圖騰巫術在文字上表現。」<sup>63</sup>

儀式是維繫人群生存的巫術或祭祀活動。藉著儀式的祭祀活動鞏固了社群, 喚起社群的意識、社會集體的性質。祭典儀式是社會生活及意識,以符號形式、 肢體舞蹈呈現出來。美的認知除了感官感受外,亦以社會規範及禮儀的引導、塑 造,是感性中的理性。本文是討論進香活動與物件,即社會儀禮的展演,在社會 文化架構下,參與者感受的境界。

#### 二、儒家美學以善為涵養

孔子的美學思考以「禮」為前提,同時美與善相結合。「禮以形之」人性在社群中形成社會性,儀禮規範人的行為、動作、言語、造型儀容等身體活動。制約不只是外在,也影響人的內在。<sup>64</sup>

孔子自韶樂得到很大的審美享受,《論語》子謂「韶」:「盡美矣,又盡善也。」 孔子認為藝術必須符合道德要求。韶樂不僅符合美的要求,而且符合道德要求。《論

<sup>63</sup> 李澤厚,《華夏美學》,頁:2,台北:時報文化出版,1989。

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> 同 ⊢

語》子曰:「禮云禮云,玉帛云乎哉!樂云樂云,鐘鼓云乎哉!」子曰:「人而不仁,如禮何?人而不仁,如樂何?」「樂」作為一種審美的藝術,它不只是悅耳的鐘鼓之聲,它還要符合「仁」的道德上的要求,美與善必須統一。孔子的藝術觀點,美感是一種精神上的愉悅,不同單純生理的快感。美是形式,善是本質。65

媽祖的信仰體系符合儒家道德教化的要求。包含道德的內容才能引起美感,要求藝術把「美」和「善」統一,並進而達到和諧統一。前段文字已探討過媽祖的信仰道德體系,是自身須行善,符合做人的原則「守倫常」,再求媽祖降福、避災。宗教儀式的美學價值是「盡善盡美」,與道德淨化聯繫,原有宗教意識,轉化為形而上的道德意識。以媽祖信仰而言,媽祖天性仁厚、慈悲救人,孝順父母,昇天得道,是仁德的化身。也是人與自然、人與人的和諧關係,忠恕禮教的德化,表現仁義精神的教化,展現和諧美、善的調和。媽祖對「千里眼」與「順風耳」的教化,是對惡者的拯救與感化,來達到以「仁」為核心的道德教化。善與美的聯繫,成為人生價值。

「天地感,而萬物化生。聖人感人心,而天下和平。」《易傳》天行健,到大地之大德曰生,從天地感通過,表現價值的投射,天道合一而轉化成社會秩序的本體論。宗教價值,透過儀式的傳遞,轉化成道德價值。把神聖世界和現實世界連繫在一起。天地秩序的關注,人間秩序相結合,成就人類的生命秩序。

#### 三、 仁德的實踐

参加進香儀式的信徒、隨香客,不論動機是還願或謝恩,都是對媽祖和自己的負責,也是一種榮耀。要行善、自己的行為合宜、才夠資格隨媽祖聖駕。進香沿途,慎言,不說謊、不與人爭執、不嬉鬧,保持虔誠的心,保持心靈的平靜, 盡量思維媽祖的德澤,確保身心清靜,相互扶持。這些進香的要求與限制,是一種自我要求,求自我清淨誠心,自我的道德要求。

媽祖是仁德的聖者,救度眾生。媽祖的信仰符合儒家的道德思想,建立在「仁」

102

<sup>65</sup> 葉朗,《中國美學史》,頁:35,台北:文津書局,1996。

的德性上。子曰:「仁者人也!」人之所以為人的人道,包括做人的標準,做人的理想。中庸:「唯天下至誠為能盡其性。能盡其性,則能盡人之性;能盡人之性,則能盡物之性;能進物之性,則可以贊天地之化育;可以贊天地之化育,則可以與天同參也。」人的至德,是贊助天地之生。

信眾或香客是思維媽祖的仁德,去除過去的污穢,盡自己的本份,扮好自己的角色,守本分,符合道德要求,這是「誠」,確定自己值得媽祖保佑的信徒。真摯、盡己所能,不畏艱困、排除萬難前進,是「誠心」的表現。

「恕」是立人達人,推愛至他人,是所謂的愛人。這是由忠、恕「仁」的作用,在進香的過程中受到大眾的關懷,互相鼓勵、打氣,交換信仰心得,進香路上的民生問題,得到大家的協助。在信仰的架構下、仁德的自我要求下,盡己之能,且兼善天下。

## 四、忠恕的實踐

忠恕代表「仁」的作用,朱子解釋忠恕:「盡己之謂忠,推己之謂恕」,忠是充實自己,盡自己的本份,即是誠。恕是立人達人,推愛於人,由誠心而愛人。 民眾準備香案,恭迎大甲媽祖,也準備食物,飲料茶水等,熱情的請香客飲食。 將天、地恩澤,推至他人。點心站的信徒們,雙手奉著飲食說:「讓媽祖請客喔! 喝媽祖的平安茶吧!」人都具有仁性,人人都可實踐,達到「成人之美」。

子曰:「人而不仁,如禮何?人而不仁,如樂何?」仁是禮的根本,沒有仁心, 禮會成為虛文。進香儀式的熱鬧場面,如果只有儀式的形式,不能忽略「仁心」, 生命、信仰的「誠」。信徒行善、有道德、才能得到媽祖的福佑。媽祖信仰體系中 行善可避災。鎮瀾宮董事會勸信徒,進香儀式中八天都茹素。信徒認為跟媽祖走, 所以要有道德、行善和大家結善緣,「心」要清淨,有道德。施與者期待布施結緣 的食品,完全吃完、發送完,大家都接受自己的誠心。沿途獻餐結緣,協助他人 進香,以媽祖之聖德、慈悲之名,服務他人。心量大,才是有福之人。<sup>66</sup>儀式反應「仁」的實踐,推及對他人的關懷,儀式有質,而非虛文。

### 五、 廟宇審美的轉換

儒家的禮儀是包羅萬象的。從國家政治法律典章制度,到待人處事。儒家倫理道德的規範下,建築空間也蘊涵尊卑與等級的倫理次序。「天地之祭,宗廟之事,父子之道,君臣之義,倫也。」《禮記》。

#### 1. 儒家禮儀 - 位階的展現

大甲媽祖進香自北港進香或新港遶境進香,意義為媽祖「代天巡狩」。媽祖的儀仗隊伍陣容:人員穿著清代「號掛」造型,古禮樂曲如北元宵、百家春的演奏。如古代帝王巡境的儀式隊伍:哨角、彩牌、兵器的使用。這是模擬古代帝王出巡的陣仗、強化媽祖在信仰體系的位序、也是對神威的詮釋。

儀式隊伍與各地宮、廟、陣頭相遇,頭旗的行禮致意;媽祖神轎抵達駐駕廟宇,行「大小禮」。如人相遇、會見友人的禮儀。

#### 2. 再現鎮瀾宮廟宇的空間。

進香隊伍是將廟宇空間轉移到戶外。媽祖廟裡各種祝願祈福符號、或護法、 護廟的象徵圖案。到了戶外的儀式行進,符號依舊存在。

當媽祖出巡,民眾沿途皆跪拜媽祖,祈求趨吉避凶。有象徵媽祖威儀的符號: 龍朝聖母、千里眼順風耳將軍護駕。神轎的刺繡:有龍鳳拜塔、八仙、麒麟四寶、 太極、八卦、雙龍朝珠。「日、月保駕扇」是陰、陽的象徵。轎頂的卦網是避邪 之意。再現媽祖廟宇神聖的物件,重現媽祖顯靈的祥瑞圖像。媽祖神轎彷彿是廟 宇,儀式隊伍與圖像意義,再現鎮瀾宮廟宇的儀式空間。

<sup>66</sup> 大甲的陳美姿老師說:早年,很多人都有幫父母挑食擔到大甲街上,請香客享用的經驗。食物沒分送完,是不能回家的。食物發完,表示奉獻的願望已達成;愈多人享用、愈早送完食物,表示所收到的福氣較多。

#### 六、 崇高

#### 1. 美是道德的象徵

關於康德的美的分析: 純粹的形式美不是美的理想, 美的理想是有一定的概念和有條件的美, 不只是審美的愉快, 還有包括理性和道德的愉快。美和善是統一的, 美是蘊含善的概念。康德說:「美是道德的象徵。」我們可以就造型、色彩、文化圖騰分析來看媽祖進香儀式, 同時也考慮到這是一個宗教活動, 儀式的審美蘊含善的動機。

## 2.崇高的對象是無形式

康德的美感論中有崇高(sublime)。美是道德情感的象徵。康德發現一種情感,是因為道德行為所引發的情感。人遵守道德規律情感轉換成崇高的感情。<sup>67</sup> 崇高是無形象限制,崇高是主觀、理性的觀念。崇高的對象特徵是無形式,體積上是一種無限的廣大,數量上的崇高是力量的無比威力,巨大的超過想像。面對想像力無法適應而感到恐懼,只好以理性來面對恐懼,從避畏的痛感(否定)轉化為對自身尊嚴、勇氣(肯定)的快感。崇高是想像力與理性的衝擊,反覆地震盪,產生強烈的審美感受,展現人實踐道德、倫理、理性的力量的快感。<sup>68</sup>

#### 3.理性的力量

狂風暴雨的夜裡不是崇高,景象讓人畏懼,人心中掀起理性、挑戰的勇氣、 道德價值。所以崇高是文化薰陶、道德修養的意識。進香儀式類似朝聖之行,每 個徒步香客,都經驗一段身與心的震蕩,最後得到轉換。行進於天地間,內在心 理對於生活或生命的體會,在劇烈震盪後,來自信仰道德情感的昇華。

中國美學對自然的感受,不是一般的形式美,對象既無形式又無限制。可使人的感受是無邊無際,我們憑直觀感覺不能完全掌握它們的形式,而只能設想它是一個整體。康德將道德代替宗教,理性代替上帝。69在西方社會,自然可視為上帝美善與力量的表現,進而對自然的思維,它的無限的形體和力量,已經超載

<sup>67</sup> 黃振華,《論康德哲學》,台北:時英,2005。

<sup>68</sup> 李澤厚 , <崇高的分>載於《批判哲學的批判-康德述評》, 頁:417-421 , 台北:三民 , 1996。

<sup>69</sup>李澤厚,<倫理學>載於《批判哲學的批判-康德述評》,頁:353,台北:三民,1996。

## 了人的想像力的範圍。康德說:

?對自然的崇高感就是對我們自己使命的崇敬,通過一種偷換辨法,我們把崇敬移到了自然對象上(對我們自己主體的人性理念的崇敬轉成為對對象的崇敬)」。<sup>70</sup>

媽祖信仰與對自然的思維相結合,承天時而行。進香儀式過程是行進於戶外空間,不分畫夜承受自然界給予的考驗。從日出到日落,鬧區到鄉間的小路,烈日當空到夜間溫度驟降,甚至下起大雨,在滂沱大雨中行進。所有牽掛煩惱,前塵往事歷歷在目。經歷一連串肉體的酸痛,道德、誠心的理智與環境、痛感爭戰,在碰撞、震盪、衝擊後,最後勇氣、誠心、道德的理性戰勝,隨即痛感轉化為成就的快感。理性的主觀感受,自然的無限與無窮性。參加儀式的信徒在艱苦路程中得到一種精神上的轉換,認識到崇高性。

感官所掌握只是有限大,大之上還有大,伸展是無窮的,感官終須達到一個極限,但信仰及想像則盡可能達到無限的數量、無限大。自然規律不可抗拒,傳統民間信仰將媽祖轉化成正義的信念、意志、高尚的品格,尋聲救苦的大願、感人的抱負聯接在一起。人們感受崇高的對象時,積極的理性思考,是嚴肅的。信仰是種富倫理的美,有強大的正面感化和正面教育作用。更積極的反身以誠,以己身言行端正來張顯媽祖的威德。對自然的崇高感就是對自己使命的崇敬,通過轉換,我們把對生命、未來的恐懼移轉到自然對象上,從行進的漫長而真正面對自然,通過思維喚起自身的倫理道德的精神力量與之抗爭,壓倒恐懼,產生愉快。這是人對於自己的倫理道德的力量、尊嚴的勝利喜悅。康德說:「如果沒有道德觀念的發展,對於有文化教養的人是崇高的對象,對於無教養的人卻是可怕的。」

<sup>70</sup>李澤厚,、<崇高的分析>載於《批判哲學的批判-康德述評》,頁:419,台北:三民,1996。

<sup>71</sup>所以康德的崇高是有關道德觀念。康德所理解力量的崇高,主要是指勇敢精神的崇高。這種勇敢精神是一定社會文化修養的結果。

進香儀式不只是人神交流的神秘經驗,也是個人與自然之間的體會與交融。 對自然的體認,追求個人的豁達和精神的自由,人與自然的和諧。「天法地,地 法道,道法自然。」在行進空間,身體的試練,面對天氣的變化。身體的疼痛, 從對抗到接受、最後放下,到遺忘,甚至超越。

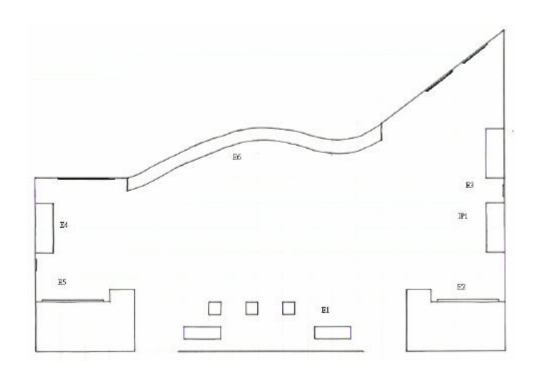
-

<sup>71</sup> 李醒塵, <德國古典美學>載於《西方美學史教程》, 頁:303, 台北:淑馨, 1996。

# 第五章 湄洲媽祖文物展

四樓「湄洲媽祖文物展」展示湄洲天后祖祠,賢良港天后祖廟的圖像資料,龍井宮的進香隊伍物件。龍井宮與媽祖誕生地-賢良港天后祖祠有所淵源,所以每年仙遊龍井宮都至賢良港天后祖祠、林氏宗祠謁祖進香。龍井宮的進香儀式隊伍,保留古老傳統。儀式的物件有些陳列於五樓「遶境進香文物展」,大多陳列於四樓「湄洲媽祖文物展」。分別陳列於不同的樓層,策展人企圖對照台灣與大陸進香儀式隊伍。以下是展示物件說明:

## 第一節 四樓物件展示說明



(圖 4-0) 四樓媽祖文物展平面圖(S=1/100, 筆者繪製)

四樓展示空間牆面呈現大弧度的曲線。展示空間後方的左、右兩側通往會

議廳, E6 區的展示物件, 因為彎曲的展示空間動線, 使展示較為活潑。也是整個展示視覺重心。

相傳媽祖於宋雍熙四年,農曆九月九日,於湄州島最高處,昇天羽化,後建「靈女廟」紀念,稱媽祖為「通靈神女」。到清康熙二十三年,施琅增建祖廟,形成龐大的湄洲媽祖祖廟建築群。但一九六六年,因文化大革命,湄洲祖廟受到嚴重破壞,文物遺失。一九八七年,才有地方人士出資重修。兩岸開放後,台灣信眾對湄洲天后祖廟的興建,出錢出力。館方展出重修後的湄洲祖廟照片有:湄洲祖廟儀門,湄州媽祖昇天古跡,湄洲祖廟新建大殿,湄洲祖廟鐘鼓樓,湄洲祖廟媽祖塑像等。

位湄洲島對岸的賢良港港里村,是媽祖誕生地。賢良港入港處有三大礁石立於海上,被稱「三柱香」,是船舶引導入港的標誌。賢良港的天后祖祠建於宋代,原來是林氏宗祠。在媽祖昇天後,林氏宗祠開始祭祀媽祖。在賢良港天后祠旁的「龍泉井」,相傳是媽祖年少時,觀井受得銅符之處,自此法力大增。清嘉慶六年,媽祖的父母,敕封「積慶公」「積慶夫人」,天后祠的後殿供奉媽祖歷代祖宗牌位,與媽祖父母像。天后祠左側是媽祖故居,民國九十年,由台灣媽祖聯誼會出資重修。文化大樓的四樓展示有:賢良港天后祖祠牌坊、湄州島自然奇景-三柱香、賢良港聖父母殿、賢良港天后祖祠聖父母像、賢良港天后祖祠受符井等照片。另有莆田東山湄洲媽祖行宮,宮中所供奉的宋代木雕媽祖像等照片。

「龍井宮」位在中國福建、莆田市仙遊縣度尾鎮,龍井宮相傳創於宋代(西元 1137 年)。龍井宮與賢良港天后祖祠有淵源,以媽祖觀井得符的「龍泉井」為名。每年都有媽祖鑾駕、儀仗隊出遊巡境到賢良港天后祖祠。館方展示仙遊龍井宮,仙遊龍井宮梳妝樓等照片。

鎮瀾宮文化大樓四樓的展示為「湄洲媽祖文物展」,展出自大陸莆田收購的媽祖進香隊伍物件,及大陸龍井宮的進香隊伍物件。展示說明的部分,除物件圖片說明外,針對的物件使用方式,加註圖片。

# 一、 龍井宮進香隊伍

媽祖出巡儀仗隊伍的前導是聖旨諭牌。清乾隆五十三年,聖旨諭天后本祠,官方春秋二季諭祭。(圖 4-E6-1)<sup>72</sup>春秋諭祭牌,是大陸賢良港祖祠聖旨諭牌,進香的前導。(圖 4-E3-1)香火擔。進香放置火爐,到祖廟添加香灰,帶回再加入廟內香爐。即割火儀式的香擔。鎮瀾宮的香火擔是歇山式屋簷的廟宇造型。仙遊龍井宮進香隊伍的起駕牌。(圖 4-E6-2)起駕牌書寫:「陽春三月好風光,聖母爹娘安座功,百里迎旌誠頌祝,萬國衣冠盡慶同。」媽祖鑾駕,儀仗隊伍巡境至賢良港天后祖祠。護衛媽祖的天將兵器隊伍有銅龍頭、銅畫戟、銅大刀、銅雪花槌、銅金鉞、銅鏡戟、銅蓮花等(圖 4-E1-1)。製作精美,下方都鑄有「?井宮」字樣。(圖 4-E6-4)令旗,是大陸仙遊縣龍井宮媽祖出巡時指揮之用。放置的木筒,也有龍井宮的字樣,可能是龍井宮的籤筒。

隊伍重心是媽祖的鑾駕。(圖 5-IP4-2)進香儀式隊伍樂器 - 哨角、大鼓。哨角是清代帝王詔賜媽祖的樂器,作為出巡之用。有彰顯神威,驅邪的效力。哨角聲響,代表呼喚兵將近身保護。(圖 4-E4-1)鑼、鼓。大陸仙遊龍井宮進香清道時的大鑼,媽祖儀仗隊使用鼓和大鑼,用以宣告大眾主神的到來。(圖 5-IP4-1)鱟扇,為護衛媽祖神轎的保駕扇。上書有日、月字樣。代表陰陽的天地正道。「鱟」是海中甲殼類的活化石生物,被認為雄與雌相伴不離,在民間廟宇裝飾上,鱟魚意似鴛鴦,雙雙對對。可能是引用其一陰一陽,代表天道。媽祖神轎以竹片編織而成,加以彩繪,不同於台灣媽祖神轎以刺繡物裝飾。

大陸龍井宮進香隊伍中有皂隸班,皂隸班一班共有八人,隊伍與台灣八家將類似,即驅邪之意。(圖 4-E3-3)皂隸班帽子(圖 5-IP4-3)竹筷、(圖 5-IP4-4)竹篦。皂隸班的物件有竹筷、竹篦(竹棍)等,是古代刑具,用以驅趕邪靈之意。大陸龍井宮進香中的火槍隊。傳統龍井宮的儀仗隊,火槍隊人員身背著小燈

 $<sup>^{72}</sup>$ 本論文的圖片編號方式為:樓層展示-展示區-序號。如(圖 4--E1-1)代表此圖像為四樓湄洲文物展、展示 E1 區之一物件。展示空間區域 E 代表為 Exhibition,展示區分,IP 為 Image Print 圖片展示區之意。說明中的五樓展示物即以(圖 5)為區別。

籠,(圖 5-IP4-2)稱為進香燈。進香人員將火槍配於腰間,背著進香燈籠。火槍與硝筒、鞭炮器是古代放鞭炮的用具。(圖 4-E3-2)硝筒。硝筒內放置鞭炮器所需火藥。硝筒為木製,存放火藥,較為安全,且雕刻精美。進香隊伍人員以扁擔挑硝筒。(圖 4-E3-4)鞭炮器,鐵製鞭炮器有一木桿,鞭炮器為鐵製,並貼上廟宇的符錄。放入火藥,施放時須對向土坡。仙遊縣龍井宮進香隊伍有恭奉媽祖點心擔(伙食擔)。(圖 4-E6-10)伙食擔內有茶壺、茶杯、水果、糕點。為進香儀仗隊,以扁擔挑著供養媽祖的伙食。點心擔,在台灣是指香客食用媽祖的平安點心,有很大的不同。

(圖 4-E6-0)展示陳列方式

(圖 4-E6-1) 春秋諭祭(圖 4-E3-1) 香擔(圖 5-IP4-1) 鱟扇、神轎隊伍

(圖 4-E1-1) 銅龍頭、銅畫戟、銅大刀、銅雪花槌、銅金鉞、銅鏡戟、銅蓮花

(圖 5-IP4-2) 進香燈 (圖 4-E3-2) 硝筒

(圖 4-E3-3) 硝角(圖 4-E3-4) 鞭炮器、施放鞭炮

(圖 4-E6-2) 起駕牌 (圖 4-E4-1) 鑼、鼓 (圖 5-IP4-2) 哨角

(圖 4-E3-3) 皂隸班帽子(圖 5-IP4-3) 竹筷(圖 5-IP4-4) 竹篦

(圖 4-E6-4) 令旗 (圖 4-E6-10) 伙食擔

(圖 4-E6-3) 神像 (圖 4-E6-5) 香爐(圖 4-E6-6) 供具

(圖 4-E6-7)媽祖像(圖 4-E6-8)神位牌(圖 4-E6-9)賢良港小形媽祖廟

#### 二、 神像的展示

分香是祭祀的擴散。家族的分香,意謂子嗣的延續。信仰上的分香是建立一 種「階序」的結構。鎮瀾宮是大陸湄洲祖廟的分靈,仙遊龍井宮與賢良港天后祖 廟有淵源。在五樓的展示空間, 策展人以香爐、香火袋、香旗, 建構了祖廟與分 香的關係。四樓湄洲媽祖文物展則以媽祖的神像、神位牌、媽祖廟、香爐、供具, 構成祖廟本身神明的存在。(圖 4-E6-9) 小型媽祖廟。此物件內有媽祖照片,四 周的雕刻精美,小廟下方雕有賢良港的三柱香聖景,媽祖受符井等圖像,藉雕刻 造型,來表現媽祖出生地聖景。(圖 4-E6-8)聖母神位牌:媽祖神位牌,為祭祀 使用,等同於媽祖神像。兩旁配有燭台一付。(圖 4-E6-7)媽祖像造型莊嚴、高 雅。媽祖為天妃、夫人的造型,與台灣常見的天后外型不同。據鎮瀾宮董事董振 雄先生表示;此物件應是清代古物,但因大陸方面對文物限制出口,只好忍痛刷 上新漆,以兩岸文化交流的名義得此文物。(圖 4-E6-6)供具。燭台、果盤龍形 燭台裝飾精美。圓筒供具上盛放水果,方形供具有六個花形圖案,放上穀物,用 以祭祀。(圖 4-E6-5) 香爐、福祿壽燭台。賢良港天后祖祠在嘉慶年間,聖父母 受到帝王敕封。此香爐上書有清嘉慶己末年荔月穀旦。( 圖 4-E6-3 ) 石刻神像。 此神明像曾誤認為元代媽祖像。但鎮瀾宮董事董振鎮雄先生表示:初到湄洲時, 此像放置「媽祖昇天處」的石階地上,故不可能為媽祖像,董先生推斷可能是地 方守護神。

此外,館方收藏有湄洲祖廟平安符之木刻板,以傳統版畫方式製作。木刻板上刻有媽祖聖像,以手工方式一張張印出平安符,在台灣已難以見到。<sup>73</sup>

\_

<sup>73</sup>湄洲文物的參考附圖,取自董振雄,《心靈原鄉 大甲媽祖湄洲行》,台中縣:文化局,2003。

# 第二節「湄洲媽祖文物」展示意識

湄洲進香儀式是鎮瀾宮的謁祖、巡根之旅、飲水思源。

鎮瀾宮強調大甲媽祖是湄洲祖廟的分靈。自民國七十六年後,年年組隊到湄洲進香,也造成各地媽祖廟到大陸謁祖的風潮。鎮瀾宮每年的湄洲進香,除為祖廟添香油錢、捐儀門、重修祖廟。大量台灣香客,也帶來湄洲地方繁榮,從貧窮漁村到朝聖聖地。兩岸的宗教交流,進香的儀式陣容,祭典的方式,有很大不同。鎮瀾宮將進香儀式帶到大陸,更確立鎮瀾宮在台灣媽祖信仰的地位。民國九十年,企圖促成宗教直航,雖未成功,但已將台灣媽祖出巡,進香儀式陣容,藉湄洲進香帶回大陸。重新使用進香香擔,於湄洲祖廟舉行「割火儀式」。

謁祖是指「分香」的神明返回祖廟謁拜。香、火代表一種靈力的擴散。展示的進香竹簍、香擔是為了進行割火儀式。割火儀式是前往香火來源的廟宇取得靈火。反應祖廟與分香廟宇的關係。

大陸龍井宮到賢良港天后祖祠的進香儀式隊伍,代表的意義為何?眾多的媽祖神像、神位牌、供具傳達何種意念?鎮瀾宮文化大樓五樓展示名稱為「遶境進香文物展」,也展示龍井宮的進香文物。四樓「湄洲媽祖文物展」,展示湄洲、賢良港祖廟照片。龍井宮與鎮瀾宮進香儀式有何不同?分靈與祖廟對於鎮瀾宮的重要性為何?參加湄洲謁祖進香的多是鎮瀾宮的董事,或是少數的搶香團體成員,為何是展示的重點?大陸奉行社會主義,連宗教學書籍都強調「宗教是人民的鴉片」,宗教文物破壞殆盡。文化大革命後新作的湄洲媽祖像,其靈力會大於台灣媽祖嗎?

# 一、 「香火」的脈絡

「分香」和中國家族祭祀的擴散有關,分香是建立一種「階序」的結構。中

國人的倫理概念中,香火代表子嗣的延續。「傳香火」是指家族人丁的增加。祖先牌香爐成了家族延續的象徵。根據王嵩山教授的看法,民間宗教信仰體系中,神明有「分身與分靈」的概念:

「中國神明概念宗教體系,有種「分身與分靈」的概念存在。...「分身」和「分靈」,就信眾之理念而言,基本上只在於一種非具體但卻有其力量產生之可能的「形象」而已。這個形象,根據一個本源的基本概念來說,必須體認其「所從出」,並得時時回去其「所從出」之廟,通過過爐、掬火的行動不斷確認並保存其靈氣;在這一個層次上,又一次顯示出中國人基本的親屬關係之運作。...媽祖神只有一個,而其分身與分靈乃至上百上千;就信眾而言,她只存在一處,她亦存在於任何一處。存在與否以面對的當時為判準」<sup>74</sup>。

文化大樓的展示眾多香爐。建醮使用的香爐,民國七十六年遶境進香的香爐,湄洲進香使用的香爐,賢良港天后祖祠所贈予的香爐,龍井宮的香爐。這些香爐的蒐藏展示,不是因為的美感或是物件的製作特性,或是以物件材質加以區分。另外進香的香旗有:北港進香香旗、湄洲進香香旗,遶境進香香旗。此外,湄洲祖廟香火袋、賢良港天后祖祠香火袋。從祖廟的香爐中取回香灰,表示分出「香火」。鎮瀾宮帶回祖廟的「香灰」、「香爐」,加上湄洲請回的媽祖神像,表達帶回媽祖祖廟的靈力,鎮瀾宮與祖廟是「本尊與分靈」的關係。

龍井宮是賢良港天后祖祠的分靈,所以每年回祖廟謁祖進香。如同鎮瀾宮回 湄洲進香一般。所以展示龍井宮的「香火擔」、謁祖進香的隊伍,企圖以物件詮 釋的「香火」的脈絡,建構祖廟與「分香」子廟的關係。

#### 二、 媽祖系譜

\_

<sup>74</sup> 王嵩山, <香火、廟宇與進香>載於《集體知識、信仰與工藝》, 頁:107, 台北:稻鄉, 1999。

台灣媽祖的信仰體系,各廟宇的媽祖神像,是以湄洲媽祖的關係遠近,來決定媽祖靈力的大小。湄洲媽祖是開基媽祖,不同地區的媽祖都是分香。神像的分身或分靈涉及神明靈力的分割。分香的子廟與祖廟之間,有「母與子」的關係。依媽祖神像分香的先後決定,不是依照神像雕刻的新舊,來決定先後關係。75

北港朝天宮、鹿港天后宮等廟宇都是大陸湄洲祖廟的分靈,且建於清代,歷史悠久,與湄洲祖廟有直接分靈關係。鎮瀾宮在民國七十七年之前,去北港進香是「謁祖進香」,當然被視為北港的分靈。解嚴後,鎮瀾宮赴湄洲進香請回湄洲媽祖,三媽祖也回到祖廟過了一夜,回祖廟謁祖進香是「回娘家」。四樓湄洲媽祖文物展示大陸湄洲神像、神位牌、媽祖廟、供具,透過祖廟的神像與供具,作為湄洲媽祖祖祠的「本身」詮釋。信仰體系的傳行,藉著媽祖神像供奉而流傳,鎮瀾宮直接承接祖廟的靈力,作為媽祖神像分香的象徵。

鎮瀾宮的湄洲進香打亂了台灣媽祖系譜,鎮瀾宮與朝天宮、奉天宮、天后宮等成了姊妹廟,朝天宮不再是鎮瀾宮的母廟。鎮瀾宮既是湄洲祖廟的分靈,自民國七十六年後,年年組團到湄洲進香。鎮瀾宮的湄洲進香行,除每年鎮瀾宮為祖廟添香油錢。捐贈祖廟儀門、牌坊、重修祖廟。也使賢良港天後祖祠知名度大增。根據張珣教授的看法:

「大甲鎮瀾宮企圖再創社區記憶的媽祖系譜 深思的信徒會再超越媽祖本位的系譜時間,不再以各地創立的媽祖神像分香順序而定的系譜時間,而以媽祖的神靈為依止,遍存普世的媽祖。」<sup>76</sup>

以上是人類學者對於鎮瀾宮與媽祖系譜的看法。但就鎮瀾宮董事會的觀點,文化大樓的文物展示,不是再創媽祖系譜,而是更正「被錯解的歷史」。自清代建廟以來,每二十年回湄洲進香,因為日據時代的海禁政策,改往北

116

 $<sup>^{75}</sup>$ 張珣,<第三章儀式與時間>載於《文化媽祖 台灣媽祖信仰研究論文集》,台北:中研院,2003。  $^{76}$ 張珣,<第三章儀式與時間>載於《文化媽祖 台灣媽祖信仰研究論文集》,頁:103,台北:中央研究院,2003。

港進香。但文化大樓的展示中,沒有清代往湄洲進香的證據或文字記載,相對長達五十年的北港進香,相關資料稀少。企圖藉文物的蒐藏與展示強化的湄洲進香的說明正統性。

# 三、 信仰的靈驗

早期鎮瀾宮媽祖往北港進香的原因,除了拜見朝天宮媽祖父母的倫理關係,一般信眾更著重媽祖靈驗的比較上。民間流傳因大甲媽祖與北港媽祖錯換,大甲媽祖也靈驗起來。鎮瀾宮認為傳說混淆了歷史。但不管是拿錯或特意調包,這反應民眾到廟宇拜拜,本來就以靈驗為重心,香客到較靈驗的廟宇,取靈驗的香火。<sup>77</sup>大甲人到北港「拜祖」或到新港「祝壽」並不重要,重要的是把各地區媽祖與其他神明的靈力,藉香旗把靈力帶回家。大甲媽祖改往新港進香將近二十年(民國七十七至九十五年),大甲人還是說到新港「拜祖」,進香儀式依舊是將一間間廟宇的靈力帶回家,並未改變。

隨媽祖的進香行進,也是實踐信仰的虔誠。大甲媽祖所到之處,皆受到信眾的歡迎,連香客也沾光,大家爭相邀請用餐、飲茶。再度感受大甲媽祖的靈驗, 是如此受到崇敬。

靈驗的大甲媽祖,源自湄洲媽祖祖廟。前往湄州進香,解決了鎮瀾宮是北港分靈的誤謬,但並非所有的信徒、進香香客都理解。文物展示陳述湄洲進香是飲水思源,告知大甲媽祖的信眾,大甲媽祖的靈驗香火,源自於湄洲祖廟。而大甲鎮瀾宮對湄洲祖廟的捐獻,代表大甲媽的信徒對祖廟的回饋。

117

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> 黃美英,<儀式傳說與歷史辯證式>載於《台灣媽祖的香火與儀式》,頁:90-91,台北:自立晚報出版,1994。

# 第三節 進香儀式隊伍比較

大陸文化大革命時,湄洲島上許多媽祖神像是藏於倉庫,才免於毀壞。共產主義基本上是反對宗教信仰,但時代的改變,媽祖從封建社會餘毒,到「海峽和平女神」。進香文化、儀式陣容、祭典的方式,得以交流。藉進香活動鎮瀾宮將進香儀式帶到大陸。

策展人董振雄先生因長年參與進香的祭典儀式與進香的規劃,所以對大陸傳統的進香的儀式隊伍,相當的重視。湄州傳統進香的文物展出強調進香的傳承,文化大樓四樓的湄洲媽祖文物館也藉大陸進香文物的收集,再現早期龍井宮進香的儀式隊伍。

筆者在訪談董振雄時表示;當年自大陸龍井宮收購的進香物件,除了充實文化大樓的展示,原構想策畫龍井宮進香隊伍與鎮瀾宮的進香隊伍作比較,兩岸的儀式隊伍的差異?

龍井宮進香隊伍保有傳統的物件:例如鞭炮器、硝筒等。在四樓、五樓的展示空間都有陳列仙游龍井宮的文物,並搭配照片來詮釋物件的使用。

福建莆田縣龍井宮保有古代進香的儀式情形,例如鞭炮器的使用,是民初時的用品,物件多製作精美,但較陳舊。就圖片上的油紙製作的頭燈,可見不少蛀損的小孔,保存情況不佳。有些進香文物的收購,董振雄先生是以贈新物,換得古文物。

以隊伍的形式、社群組織、贊助者等層面作討論:

#### 一、 謁祖進香隊伍

就大陸龍井宮的進香隊伍性質是謁祖進香,使用香擔到賢良港的天后祖祠進行割火儀式。這與鎮瀾宮赴湄洲祖廟謁祖進香相同,是回祖廟,增添香火靈力的儀式隊伍。

# 二、 進香儀式隊伍的形式

為理解民間信仰的進香香陣,可將鎮瀾宮進香儀式隊伍分為:先鋒陣、熱鬧陣與主神陣。分別是先鋒陣:報馬仔、開路鼓、頭旗、三仙旗、頭燈、前導車等。熱鬧陣:繡旗隊、太子團、彌勒團等。主神陣:哨角隊、三十六執士、千里眼、順風耳將軍、媽祖神轎、日月保駕扇等。龍井宮的隊伍可分為,先鋒陣:頭旗、頭燈、火槍隊、起駕牌、走文昌、清道旗等。熱鬧陣:繡旗隊、大鼓、鑼隊、四音八樂、兵器隊(銅大刀、同畫戟、銅雪花鎚等)打扇童子、伙食擔、鈸、車鼓隊、號角隊。主神陣:千里眼、順風耳將軍、皂隸班、媽祖神轎、鱟扇等。

比較大陸龍井宮的儀仗隊,隊伍的類型大致相同,仍有民初進香儀式的特色。例如,龍井宮儀式隊伍鞭炮施放,以早期火藥、火槍、使用鞭炮器。但鎮瀾宮已組成炮竹團,統一負責煙火、鞭炮的施放。

台灣光復初期,參與大甲媽祖的進香儀式只有數百人,到六 o 年代經濟發展,七 o 年代台灣本土運動、媒體的報導,信徒參與進香活動更加踴躍。鎮瀾宮董事會和信徒也積極思考進香隊伍的改良。例如:自行車隊、地方救援組織、警察局派員參與進香秩序維護,點心站解決香客的民生問題。

鎮瀾宮的進香團發展出自行車團、機車團、神偶(莊儀隊、太子團等) 繡旗隊,甚至花車競賽,隊伍種類愈多、分工愈細。儀式隊伍更莊嚴,目的在表現媽祖的威德。隊伍加入醫療隊、茶水車、香客服務車,妥善解決民生問題,使香客能順利隨香。

龍井宮進香隊伍少了積極參與為媽祖助神威的信眾,少了隨香的香客。主要的進香儀式隊伍,香陣隊伍的類型和規模小了許多。

### 三、 地方社群的發展

鎮瀾宮的進香隊伍,是每年固定的儀式,加上組織陣容龐大,無形中成為一種社群組織。例如:莊儀隊成員在媽祖遶境一個多月前,就在大甲復興路上練習,

團員準備點心,輪流練習,也分享心得。因為徒步進香,在路途中一起步行的香客,八天辛苦的行進而建立了革命般的情感,此後每年進香皆相約同行,平時也有往來、問候。<sup>78</sup>例如:鄭玉園阿媽在第一年到新港進香(民國七十七年),住在蔡阿媽家,自此每年進香或僅是參加「拜祖」,都會到蔡家探望、問候。進香行進到彰化縣溪州鄉三圳村,老香客說:「來到三圳村,芭樂吃到飽。」此村盛產芭樂,村民的熱情,讓人難以拒絕。而參與大甲媽祖進香活動的不一定是大甲或海線居民,除了地方社群的活絡,也促成區域的交流。

因為每年的進香活動,促進信眾彼此的交流、人際關係而活絡。或許,鎮 瀾宮的眾多進香團體的形成,也是因應時代、環境的產物。

#### 

如果鎮瀾宮進香儀式是這個社會環境下特有的產物,那贊助者的捐獻便影響著儀式物件的形式。例如,三十六執士的兵器最早是木頭材質,後有木製貼金箔,再有銅製、現為鎏金兵器。開放由信徒認捐,再物件上刻上捐獻者姓名及地址。不斷更新,符合時代潮流,也顯現媽祖神威。早年大家生活僅可溫飽,少有餘力贊助,認捐執士隊兵器的贊助人較少,只有少數人有財力,進而認捐整組兵器。

79多以步行進香來表現誠心。但現今鎮瀾宮進香物件開放認捐,信眾都相當踴躍。
80為增加媽祖神威,常更新進香儀式物件。文化大樓展示的神轎即是汰舊的物件。鎮瀾宮每年國曆十二月二十四日,為各神明像更新衣物,因為財力雄厚,如湄洲媽、三媽祖、開基媽的鳳冠,都是黃金打造、並鑲有寶石。

龍井宮的儀式物件多年來未作更新。龍井宮儀式文物的收購,董振雄先生是以贈新物的方式換得。鎮瀾宮文化大樓的展示物件蒐集,鎮瀾宮成了龍井宮進香儀式的贊助者。就進香儀式隊伍物件的差異而言,贊助者成了物件變化、更新的重要因素。

<sup>78</sup>筆者參與民國九十五年進香,香客蔡長德先生和高大芳先生即是一例。

<sup>79</sup> 文化大樓六樓展示的木製三十六執士兵器,捐贈者皆是台北卓心良信士。

<sup>80</sup> 民國九十五年遶境進香三十六執士兵器,每件捐獻金額是新台幣參萬元。

信眾從準備香案接媽祖,到準備飲食歡迎香客,以媽祖之名獻餐大眾。鎮瀾宮的進香,從古代的藉佛遊春,迎接香火靈力,到香客自我規範行為,以展現進香的誠意,對媽祖的崇敬,成為對生命實踐。筆者以儀式的審美認知,儀式要有「文」也要「質」。進香儀式特點除了儀式隊伍造型陣容之外,可以思索信仰力量,人的道德、生命的實踐,或許才是儀式美感的關鍵。自發性的行進,儀禮的表現不是有限的場景、事物、現象。不全在造型與華美與否,而是追求「再現」宇宙自然的普遍規律、邏輯和秩序,詮釋禮教與仁德的價值體系。儀式表現的不是物件的造型、美感,是地方、社會群眾,反應對生命的思維與祈願。

# 第六章 結論與建議

# 第一節 文物陳列館的詮釋

本論文探討一個博物館的展示內容,當進香儀式以鎮瀾宮(與相關策展人)的意識型態,從大甲地區的媽祖信仰,古鎮瀾宮廟宇的裝飾,到進香儀式的面貌,特有的角度認知、分類與展示,是否呼應儀式所具有的精神性與美感經驗?參觀文化大樓的文物展示,是否如同參與儀式一般,抽離現實,得到沉思與學習?

文化大樓的「鎮瀾宮古文物展」,展示清末民初,大甲地方廟宇的建築形式,傳達地方歷史文化、傳統廟宇裝飾之美。古文物展示的空間規劃,比照廟宇的空間形式,以左右護龍、廟門的陳列,延續傳統廟宇的空間特質。「古文物展」是企圖再現一個廟宇,重現一座廟宇的生命歷程,有肇始的地卦磚,也有建醮儀式。展示空間的中心,陳列古鎮瀾宮的祭祀物件,藉展示櫃構成進入、轉出,到下一個區塊,恰如廟宇的祭祀動線。「古文物展」以空間與建築圖像,反應傳統文化脈絡對美感的詮釋。

傳統文化中「香火」、「香爐」是代表家族擴散,子嗣的延續。民間信仰的「香火」是靈力的傳衍,也是信仰的流佈。鎮瀾宮的進香活動,早期是前往北港朝天宮取得萬年香火,來增添大甲媽祖的靈力。自前往湄洲謁祖進香後,鎮瀾宮取得湄洲媽祖像與香火袋,代表鎮瀾宮媽祖與湄洲祖廟媽祖是「本身與分靈」的關係,詮釋了媽祖信仰的階序。鎮瀾宮遂改往新港遶境進香,鎮瀾宮的進香活動成了「代天巡狩」,也是廟與廟間神明的「交香」。媽祖進香隊伍是以儒家禮儀,君王出巡的陣容來表現神威。祥瑞的神獸或八仙裝飾,展現民間信仰的三界觀。吉祥裝飾符號,反應生命的祈願與祝福之意。以日月、太極等象徵符號,傳達對自然、天道的崇敬。

參與進香的香客對自我行為道德的要求,反身以誠,來張顯信仰的力量。

信眾以至誠、互助, 詮釋仁德,表現成人之美。儀式的精神特質, 呼應儒家「成教化,助人倫」, 美與善統一的美學概念。步行進香的過程中, 面對自然的恐懼與身體痛感的震盪後,轉化對自我肯定,實踐道德、理性的快感。大甲媽祖遶境進香是藉著儀式物件、身體的展演,展現進香儀式所蘊涵的儒家禮儀制度與民間美感特質。

文化大樓的四樓和五樓文物展示,說明進香活動的香火脈絡,祖廟與鎮瀾宮的香火分靈關係。鎮瀾宮不是再創媽祖系譜,而是更正「被錯解的歷史」。強化了新港進香不是數典忘祖,也抹去北港進香的記憶。展示大陸福建省仙遊龍井宮的謁祖進香隊伍,作為鎮瀾宮湄洲進香儀式的對照,同是媽祖祖廟的「分靈」,同是「飲水思源」的進香儀式。企圖藉文物的蒐藏與展示,強調湄洲謁祖進香的正當性。展示以照片、物件,說明儀式隊伍組織,並以政治人物的參與,強化鎮瀾宮在全國媽祖信仰圈的地位。

群眾參觀文化大樓的展示後,是否認識了儀式、體認儀式的美感經驗、或理 解地方知識,認知上是否有所轉變?展示廟宇儀式空間,是否承接廟宇作為民俗 之美的傳遞?

展示不只提供給理解進香、廟宇之美的群眾欣賞。然而,文化大樓的文物陳列館,教育功能未能張顯。例如:六樓「鎮瀾宮古文物展」的廟宇雕刻文物,只是陳列擺放,沒有物件名、沒有說明板、物件顛倒錯放。建築裝飾的圖像符號,不易理解。筆者詢問策展的董振雄先生,也未得到答案。最後,在鹿港雕刻師施炯裕先生、古董收藏家楊世松先生的協助下,才解讀出圖像故事與象徵,理解民間文物的美學涵義。館方缺乏相關研究人員,物件陳列錯置,參觀者很難就散亂的物件,理解儀式與物件的意涵。

此外,五樓「遶境進香文物展」有眾多香旗、香爐、香火袋,在進香脈絡中有特殊的意義,但展示中沒有任何說明,而且同一脈絡的物件,分散在不同展示櫃。物件與照片並置陳列,但往往兩者沒有關聯性。鎮瀾宮的組織變革,雖然影響著進香儀式,但與進香儀式的特質沒有必然的關係,較難吸引觀察的興趣。

參觀文物展的觀眾,會因不了解展示物,而曲解展示意義。鎮瀾宮文化大樓文物陳列館在知識傳遞的教育功能上,打了折扣。

博物館是個提供沉思與學習的地方,參觀者在充斥儀式符號的文物陳列館中,儀式離開了特定的時間、空間,抽離香客、信眾。儀式還是儀式嗎?儀式在台灣特有的社會文化脈絡中運作、變動。鎮瀾宮文化大樓文物陳列館,以照片、物件建構:廟宇空間、鎮瀾宮組織與活動、媽祖系譜、進香隊伍樣態,作為儀式腳本。動態的儀式轉變成靜態的陳列,儀式的美感經驗未被陳述,地方與進香儀式交融的力量消失了。對於參加進香者的主觀因素,進香過程中遵守的道德規範,儀式的美感經驗,民間文物的美學涵義,這個部分是缺漏的。

而鎮瀾宮文化大樓文物陳列館中,物件缺乏說明,唯一的文字板是說明鎮 瀾宮到湄洲進香的歷程。展示的文字資料,直接擺放80年代雜誌報導,來論述 進香儀式的觀點,以政治人物的蒞臨照片來增加儀式的價值。鎮瀾宮董事會所認 知的儀式,是否得到張顯?宏偉的文化大樓文物陳列館硬體設施完善,但物件卻 只陳列,未作說明,解說,或是語音、影像的導覽系統。造成展示意涵不易理解, 大部分觀眾早已習慣影音生活,很難接受靜態陳列的物件,難以達到教育的功能

大眾接受到進香儀式訊息,還是來自新聞媒體。早年,鎮瀾宮董事會向無線電視台買時段,播出大甲媽祖進香起駕時況,都有不錯的收視率。近來,有線電視新聞台則是全天候報導遶境進香儀式。媒體報導大甲媽祖進香,增加了鎮瀾宮在台灣媽祖信仰上的重要性,推廣了進香儀式。另一方面,媒體取代人們對儀式的感受。鎮瀾宮進香儀式的價值、儀式特色,在展示中缺乏說明、分析,也促使大眾承接媒體詮釋的進香觀點,肯定了媒體觀點。媒體就是訊息。媒體決定了我們的認知,不論是平面或影像媒體,報導正影響大眾對媽祖進香的感受。

#### 1.媒體改變儀式

大甲媽祖改往新港進香,起因媒體報導鎮瀾宮赴北港進香是:「大甲媽祖回娘家」鎮瀾宮董事會深受困擾,鎮瀾宮如同矮了一截,成了北港朝天宮的分靈。 在兩方協調不成,遂放棄北港謁祖進香,改到新港奉天宮遶境。原本割火、添火 儀式,刪除不用。媒體又說「鎮瀾宮數典忘祖」。媒體操縱了儀式。

# 2.媒體創造儀式

報導媽祖進香的新聞記者說,「民眾摸神轎以取得好運。」香客參與進香要清淨、避不潔,怎會鼓勵觸摸神轎?媒體報導:「向報馬仔要紅線,可求得好姻緣」。擔任「報馬仔」的李富盛先生說,就因媒體的「宣傳」,紅線準備 20 萬條還不夠,還發生群眾搶劫紅線。<sup>81</sup>

#### 3.政治與儀式

為了增加媒體的曝光率,參加公職選舉的政治人物,都會參與媽祖進香的 起駕或安座儀式,尋求露臉機會。例如:2005年媽祖安座儀式,角逐台中縣長 的候選人,不論藍、綠全員到齊。媒體助長來政治與民間宗教的血緣。

# 4.暴力與儀式

進香儀式主要的隊伍是媽祖儀仗隊。「陣頭」是迎接媽祖的表演。新聞台整天報導進香活動,為了新鮮、聳動的報導,多樣化的陣頭表演,反而成了儀式主角。陣頭組成已是職業化、非義務性。不在信仰的自律規範中,常有脫序的演出,成了媒體發揮的題材。

有些地方人士希望媽祖神轎繞道至其他路徑,遂有搶轎的行為,演出全武行。<sup>82</sup>近來,神轎到了彰化地區,改由警察擔任抬轎任務,加上大批警力戒護,但搶轎事件仍年年上演。對於媒體而言,衝突事件似乎才是報導的重心。<sup>83</sup>媽祖神轎停留愈久,福氣愈多。但搶轎能得來福氣嗎?那儀式本質「誠」「道德」何

<sup>81</sup>聯合報,民國九十四年四月十四日,星期四,台中縣新聞 c2版。

<sup>82</sup> 跟據大甲老香客的說法,原本神轎在沙鹿都有搶轎的現象,但進年來自顏清標董事長上台後,妥善處理這裡的搶轎紛爭,沙鹿搶轎便不再出現。但近來彰化卻是年年搶轎。參與八家將團的郭先生說,搶轎乃是地方角頭,利用媽祖出巡而向地區的店加收取「鞭炮錢」,媽祖遶境,媽祖神轎要經過其地盤,角頭才能收鞭炮錢,收來的錢不會都買鞭炮,所以媽祖遶境角頭可能有上百萬的收入。所以地方的搶轎,也是角頭地方勢力的較勁。郭先生說,誰來當董事長都一樣,媽祖就是要多繞些地方,讓大家拜,都得到好處。

<sup>832005</sup>年4月12日「自由時報」大甲媽祖遶境,搶轎黑白打,疑幫派稱腰。2005年4月15日。「東森」大甲媽祖遶境,神童團員被砍。「民視」大甲媽祖回戀,又見衝突場面,2005年4月17日。「自由時報」大甲媽祖回鑾,彰化又搶轎幹架,2005年4月18日。

在?媒體報導真實面,值得嘉許,但這就是進香儀式嗎?然而,鎮瀾宮文化大樓文物陳列館,真的還原了儀式的本質嗎?

# 第二節 展示規劃建議

鎮瀾宮文化大樓規劃,是以地方文化知識,所成立的博物館。沒有應用博物館專業人士規劃。不以營利為目的,不販賣紀念商品、也不收門票。策展人董振雄先生,以多年參與的經驗,對儀式的熟稔,媽祖信仰的熱誠,加以規劃。純粹為保存地方文化資產而成。

但是參觀人數稀少,目前館方僅在週休二日開放。雖未作過參觀人次統計, 但筆者每次前往文化大樓作展示研究、調查,我往往是唯一的參觀者。主導文化 大樓成立,展示規劃的董振雄先生,已離開鎮瀾宮董事會。文物展示的研究規劃, 已停滯在原有的面貌。館方只負責清潔工作而已,文物展區彷彿是一個物件的倉 庫。對於未曾參加儀式的人們,沒有生動的情境或媒體的吸引,電視新聞每年都 有報導,媒體早已取代展示的觀點。而對於實際參與的香客,展示則不足以詮釋 進香的感受。

鎮瀾宮文化大樓的規劃,可以作何種的思考或改變?「人們思考及生活方式有巨大的改變,..重新商討模式是重要的任務。面對博物館和文化的經營,文化的提供是渴望公眾而非私人的。為慶典和物件保存的博物館,變成非常必要的。如果把重點轉移到藝術物件的製造與蒐集,過程和作品一樣,立刻就有活力。無論工作在哪,規模就在哪。..它可能會更好,是因為我們自省作為文化參與者,而不是文化管理者」。<sup>84</sup>當代的博物館、或文化管理,愈來愈重視人與社會與地方,共同詮釋地方意識。過去文化管理方式是單向的決策與操縱、線性的決策,當代的文化管理概念,已走向重視多元化和參與,是公眾、是脈絡的連貫。博物館不再只是具有懷舊色彩的機構,而是參與社會變遷,希望改變現在,甚至

126

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup>McGonagle, D. 1997 Things Change: The Need for New Transactions in Cultural Management. In Fitzgibbon, M. and Anne Kelly (eds.) From Maestro To Manager: Critical Issues in Arts and Culture Management. Pp. 17-29. Dublin: Oak Tree Press.筆者譯文,為求流暢,作部分摘錄

創造一個新的未來。

文化大樓文物陳列館的展示規劃,從無到有,全部來自廟方,沒有專家學者。 董振雄先生參與鎮瀾宮各項祭典,及對媽祖信仰文化的熱誠、認知,詮釋了鎮瀾 宮的展示。儀式,除了媽祖信仰的香火階序、媽祖系譜,或是政治、贊助者與儀 式的關係。地區社群因進香儀式而活絡,信仰上「仁德」價值體現,善與美的傳 達。儀式是在文化脈絡下,大眾的參與所營造的美感經驗,才是儀式撼動人心之 處。

# 第三節 展示方法建議

對於鎮瀾宮文化館展示,為以下幾點構想:

# 一、 展示構想

當參觀文化大樓的展示,可以先引導至六樓展示,電梯作為進入儀式空間 的準備空間,應用影像的說明,塑造情境,引導進入儀式空間。參觀者的動線規 劃,是廟宇的祭祀動線。這個空間以廟宇的神聖性塑造,應用廟宇建築的再現, 詮釋廟宇是人們的心靈空間。應用廟宇裝飾中「日月樑」「太極」等符號,轉化 到展示的裝飾,作為哲學思維的詮釋,館方收藏的古廟建築構材,配合其他建物, 重現廟宇建築。加上互動式的媒體解說,詮釋傳統哲學思維、生命祈願祝福、道 德教化,民間美學的意義,反應「空間與人生」的概念。

六樓展示空間的中央,如同廟宇的中殿,館方收藏的儀式用品、祭祀供具等文物,可以「再現」物件在廟宇中的擺放位置,並鼓勵參觀者觸摸。例如,抽籤、擲筶(杯珓),將六十甲子籤的人生哲理與生活教化,融入展示。當參觀者進入到展示空間,將被導引到宗教儀式的場域,並理解宗教美感。

六樓的陳列空間,廟門,龍柱上立了頭旗、頭燈,已預告進香儀式正要展開。在進入五樓「遶境進香文物展」,參觀者可以先換上「號掛」、拿起「香旗」, 作為參與進香的準備。媽祖的進香儀式,是媽祖香火與靈力的傳衍。而每個人的 進香歷程,都是一段生命信念的實踐,是故事的開始。參觀者除了理解一般進香者的動機、歷程,也可以書寫自己生命的願望。媽祖進香儀式的戶外空間,除了媽祖鑾駕隊伍的陳列,追隨進香的香客,道路兩旁跪著迎接媽祖的信徒,這個場景可以藉著影像的投射、轉變進香的空間情境,或是作成模仿實物的空間造景。當參觀者參觀展示,如同參與進香儀式的進行,可以體驗進香的歷程。媽祖進香的物件,是常民文化的物件,基本上不是歷史珍品,進香的舊文物可作為展示之用,大部分展示不用隔離觀眾。甚至進香物件,應該鼓勵參觀者觸摸。例如,穿著「報馬仔」或「號掛」等服飾,手持執士牌或繡旗等,了解進香禮儀與儀式的禁忌,所蘊涵的美感意義。

四樓的湄洲媽祖文物展示,可以側重媽祖信仰意義、歷史脈絡、香火系譜的詮釋。運用媽祖故事及歷史影片介紹,表達信仰的特質,詮釋信仰脈絡,使參觀者理解民間宗教信仰。對於大陸已經失傳的宗教儀式面貌,或珍貴歷史物件,作記錄的工作。

### 二、 展示手法

目前鎮瀾宮文化大樓的文物陳列,以照片資料來介紹儀式。可以將文字或圖像,設計製作成電腦多媒體、以互動的方式播出,應用適切的標題,更能吸引觀賞。大量的照片資料製作成短片、或多媒體的播放,會有更好的效果。此外,應用原比例的影像投射,或是作成模仿實物的空間造景,作為情境的塑造。

我們從展示中理解,一個地方的知識、記憶是多元、一段文化的歷程是複雜。展示大甲的空間位置、鎮瀾宮的歷史軌跡,從原本的空照圖片,可以改為縮小比例模型的生態展示,對於自然與人文關係作適切的表達。

這些記憶與物件,在博物館中,沒有神靈的存在,但儀禮的意義仍具備感性的情感。在參與體驗的過程,可以藉戶外空間造景的展示,來詮釋儀式進行,應用影像、物件、燈光的交融,如擬真實的進香歷程。

# 三、展示的美感

展示的美感包括:空間的美感(包括燈光與動線)展示物與展示面組合的 美感、說明文字的圖文表現等。

### 1. 空間的美感

傳統廟宇建築應用身體、人生來思維,是民間對於生命態度的轉換。建築重視軸線的對稱應用,應用階梯造成期待感與神聖性;圖像符號與建築裝飾相結合。建築中軸線的概念可以運用在展示,產生一種穿透性;階梯的應用可以取代「牆」,作為情緒的轉換。原來六樓展示空間,中間展示的區隔,是否遮掩了廟門,影響所營造的情境?將傳統建築圖像語彙,直接移入展示空間,不代表民間美學的展現。需要轉化與應用,符合展示的須要,才能傳達民間的美學涵義。

### 2. 展示面的美感

去除隔離觀眾的展示櫃,展示面不一定是框限的圖表,詮釋動態儀式的展示設計,美感更加重要。六樓展示空間,大量的雕刻圖像或祈願與教化的符號,原有廟宇裝飾的展示放置過遠,並不容易欣賞。所以原則上,愈單純、展示是愈加清晰。

文化大樓五樓的進香儀式戶外空間,神轎是位於空間的正中央,可以運用階梯與高度達到神聖感。順著動線,展示面可以搭配實物的生態造景。應用情境造景,平面與立體相互應用,展示儀式的行進現象。

隨現代主義意識形態的解體,本土意識的抬頭,也造成媒體、社會大眾轉向過去,重新重視模仿逝去的風格,透過文化民俗的樣式,作為全球化、同質化的反省與安慰。當我們開始思考地方的文化現象,企圖了解台灣在地的審美樣態,並跳脫媒體訊息的阻礙,詮釋屬於文化的本懷。懷舊與民俗保持一種模糊的關係,是虛擬的懷舊,還是自民間生活的常民文化,是這個時代的新形式。在全球化的浪潮下,被西方殖民的藝術現象,我們擔憂文化的全球化,台灣消失在文化的併吞中。同時也塑造媽祖進香儀式,成為懷舊的、本土的,常民藝術代表。

當代的台灣藝術創作,本土化現象只是符號,還是找尋地方圖騰?是八家將還是檳榔西施,最足以作為創作題材?

當儀式轉換到室內展示,當鎮瀾宮建構展示,以廟宇與進香儀式為腳本,來詮釋地方文化的面貌,鎮瀾宮關注的焦點是信仰脈絡。宗教、政治的記號,生命哲學與宗教儀式、民間美感經驗結合。進香儀式在媒體的詮釋下,儀式已是宗教、娛樂、政治、通俗、嚴肅,慈悲與暴力的混合體。多元的後現代生活,創造出後現代儀式的新面貌。然而,在地民眾的真誠信仰,儀式特有美感經驗,對生命祈願的實踐力,這是不會被任何潮流所襲退的。